உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

திருவாவடு திறை ஆதீனத்திற்குச் சொர்தமான எடுத்தணிவயபல் ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷர விநாயகர் ஆல்ப மஹாகும்பாபிஷேக மலர்

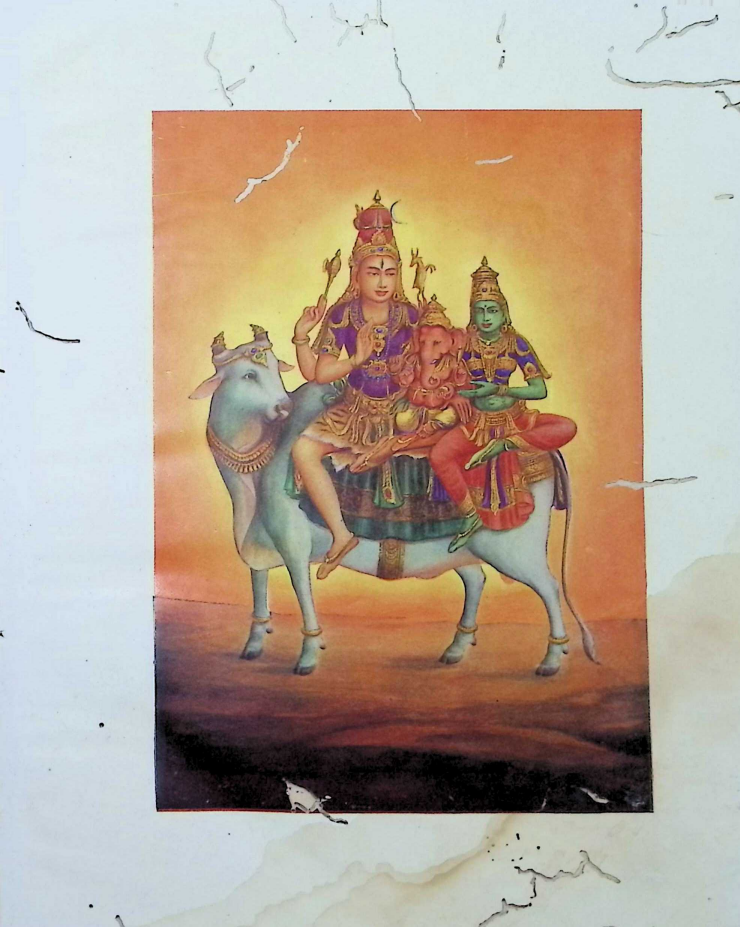
மன்மத—பங்குனி—கசு.

21008

29-3-1956

உரிமைப்பதிவு:

பூ நம்பெட்டு நிருவாவடுதுறை.





ஆதீன வெளியீடு எண் 100.

உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

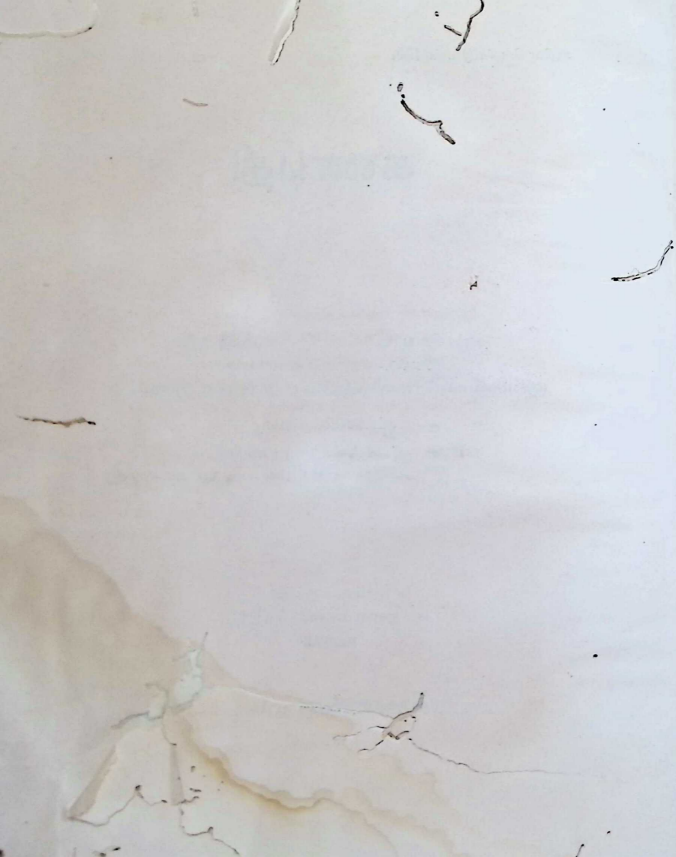
# கணபதி

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம் இருபத்தோன்ளுவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

கட்டளேயீட்டருளியபடி

ஆதீன மகாவித்துவான் ச. தண்டபாணி தேசிகர் எழுதியது.

ழிருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1956



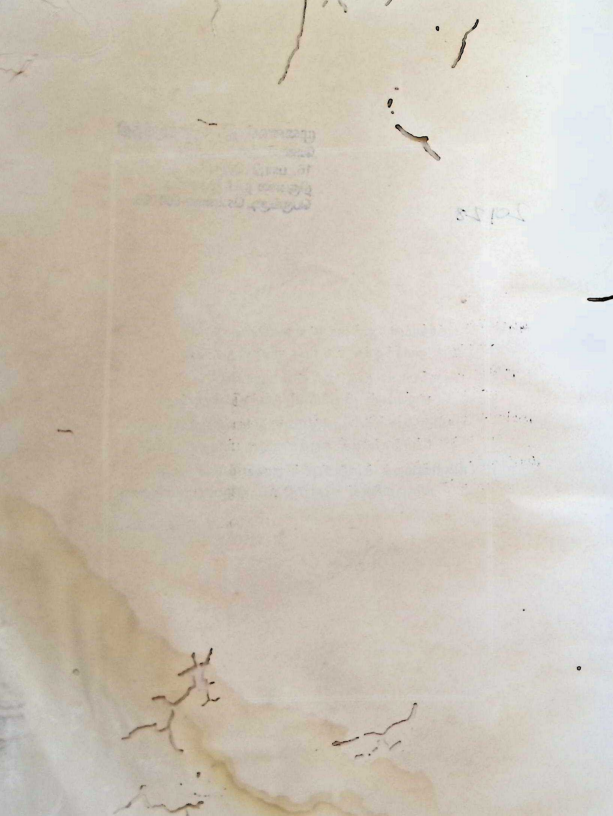


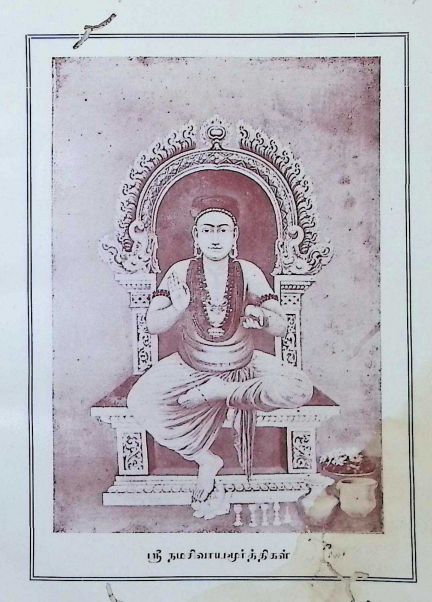
முனைவர் இ. சந்தரமூர்த்தி மேனாள் துகைவிவத்தர் 16, பாரதி தெரு, திருமலை நகர் இணைப்பு, பெருங்குடி, சென்னை—600 096.

உ சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

அகரமென அறிவாகி உலகமெங்கும்
அமர்ந்தகர உகரமக ரங்கள்தம்மால்
பகருமொரு முதலாகி வேறுமாகிப்
பலவேறு திருமேனி தரித்துக்கொண்டு
புகரில்பொருள் நான்கிணயும் இடர்தீர்ந்தெய்தப்
போற்றுநருக் கறக்கருண புரிந்தல்லார்க்கு
நிகரின்மறக் கருணபுரிந் தாண்டுகொள்ளும்
நிருமலினக் கணபதியை நிணேந்து வாழ்வாம்.

—ஸ்ரீ கச்சியப்ப முனிவர்.







36

சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## முகவுரை

வானுலகும் மண்ணுலகும் <mark>வாழமறை வாழப்</mark> பான்மைதரு செய்யதமி<mark>ழ் பார்மிசை விளங்க</mark> ஞானமத ஐந்துகர முன்றுவி<mark>ழி நால்வாய்</mark> யா?னமுக **கோப்பரவி அஞ்சலிசெய் கிற்பாம்.** 

— சேக்கிழார் சுவாமிகள்.

கணபதி இன்று எல்லாருடைய கவனத்தையும் கவர்ந்திருக்கிருர். நம் நாட்டில் தெய்வவழிபாடு கணபதியிலிருந்துதான் தொடங்குகிறது. ஆகவே சமயப் பயிற்சியாகிய கடவுள்வணக்கம் கணபதி வணக்கத்தை அடிநிலயாகக்கொண்டது.

உள்ளம் ஒன்றி நிற்க உருவம் வேண்டும். மனம் ஒன்றைப்பற்றி நின்றே உயரும். மனுதத்வத்தை நன்றுக உணர்ந்த தென்இந்தியப் பெரு மக்கள், மனத்தின் 'ஒன்றைவிட்டு ஒன்றைப்பற்றி உயருந்தன்மையை யுணர்ந்து' அறிவு உருவத்தையுடைய இறைவன் நம்முடைய பரிபாக நிலேகட்கு ஏற்ப உருவங்கொண்டு தாமே எழுந்தருளிலைன்றி உள்ளம் ஒன்றி ஒருமைப்படாது என்று இறைவணே வேண்டிக்கொண்டார்கள். இறைவன் அவரவர்களுடைய பரிபாக நிலேகளுக்கு ஏற்ப உருமேனி தாங்கி எழுந்தருளினர். உருமேனியைக் குரு உபதேச வழியினின்று சிந்தத்து உயர்ந்த முனிபுங்கவர்கள், தத்தம் சிந்தனைய அணேவரும் அடைந்து ஈடேறத் தியான சுலோகங்களாகத் திரட்டித்தந்தனர். அவர்கள் அவ்வண்ணம் திரட்டித்தர் சிவாகமங்கள் வழிகாட்டின். ஒனிவமுக்கள் சிவபெருமானுடைய திருவிர்க்குக்கள் என்பது முடிந்த முடிபு.

இந்தச் சிவாகமங்களேயும், தியான சுலோகங்களேயுங்கொண்டு கடவுளேக் காட்டும் கண்த்திறகைய சிற்பம் செழித்தது. சிந்தனேயில் எழுந்த தியானத்திருவுரு செய்திறகைச் செம்பிலும், கல்லிலும், மரத் திலுமாக உருவாயிற்று. உருவங்கள் சிந்தனேயான தடைய சித்தத்தின் நடுபாட்டைத் தெரிவிக்கும் அழகுக் கருஆலங்கள் ஆயின. அழகிலே கண் பதிந்தது. ஐந்து பேரறிவும் கண்களே கொண்டன. அழகுத் தெய்வம் அரள்கரந்தது. ஆகவே கண்யின்வழியாகக் கடவுளேக்கண்டு கருணேயைப் பெற்றனர் மக்கள்.

இத்தகைய கடவுளுருவங்கள் கணபதி, முருகன், வீரபத்திரக் கடவுள், வயிரவக் கடவுள், இருபத்தைந்து மாகேசுர வடிவங்கள், அறுபத்துளன்கு மூர்த்திபேதங்கள், ஊர் காவல் தெய்வங்கள், புராண சாலத் தெய்வங்கள், இதிகாசத் தெய்வங்கள், காலதேவதைகள், கிரக தேவதைகள், அடியார் திருவுருவங்கள் முதலாகப் பலவாம். அவற்றுள் அந்தந்தத் தலங்களின் சிறப்பியல்களுக்கு ஏற்ப ஒரே மூர்த்தியில் பல வேறுவதையான உருவ அமைப்புக்கள் உளவாயின. அவற்றையெல்லாம் உருவப் படங்களுடனும், வரலாற்று உண்மைகளுடனும், இலக்கிய ஆதாரங்களுடனும், ஏனேய ஆராய்ச்சிக் குறிப்புக்களுடனும் எழுதி வெளியிடுவது சிறந்த தெய்வத் தமிழ்ப்பணியாகத் திகழுமோ என்ற எதிர் யேக்குப் பல ஆண்டுகளாக அடியேனுக்கு இருந்துவந்தது.

இந்தத்துறையில் முதன்முதல் வழிகாட்டிய பெருமை, திருவனந்த புரம் சல்வேட்டாராய்ச்சியாளர் டி. ஏ. கோபிநாதராவ் அவர்களேயே சாரும். அவர்கள் இண்டியன் இக்றேகிராபி என்ற பெயருடன் அவர் கறுக்குக் கிடைத்த ஆகம் புராண ஆதாரங்களேக்கோண்டு ஆங்கிலத்தில் எழுதிரைகள். ஆராய்ச்சியறிவு மிக்க இந்தக் காலத்தில் சிறந்த கூரரங்கள் பல கிடைக்கின்றன. அவற்றைத் துணேக்கொண்டு தமிழில் எழுதிறல் செந்தமிழ் மக்களுக்கும் பயன்படுமே என்ற சிந்தையும் எழுதிறல் செந்தமிழ் மக்களுக்கும் பயன்படுமே என்ற சிந்தையும் எழுத்து. முயற்சி கைகூடியவரையில் நேரில் பல இடங்களுக்குச் சென்றம். இருர்கள் பலரைச் சந்தித்துக் கேட்டுத் தெரிந்துகொண்டும், பல நூல்கும் படித்தும் தொகுத்த குறிப்புக்கள் வைற்றையுங்கொண்டு எல்லா முர்த்தி பேதங்களுக்கும் இத்தலை செற்ற ஆராய்ச்சி வரலாற்றுக் கட்டுரையைப் பல ஆண்டுகட்கு முன்பே எழுதித் தொகுத்தேன். இப்பணி மிக விரிந்ததொருபணி. இப்பணியின் முதற்பகுதியே கணபதி என்ற இந்தக் கட்டுரைநூல்.

கணபதி வழிபாட்டில் செந்தமிழ் நாட்டிற்குள்ள சிறப்பியல்பும், உலகமுழுவதிலும் போற்றப்படுகின்ற முறைகளும், அவருடைய பிறப்பு வரலாற்றின் வேறுபாடுகளும், அவற்ருல் அறியப்படுகின்ற அடிப் படைத் தத்துவங்களும், அவரை வழிபடுவதின் பயனும், நம்முடைய தென்இந்திய சமுதாய வாழ்க்கையில் கணபதி கலந்துள்ள முறைகளும், செவிவழிச் செய்திகளும் பிறவும் தக்க ஆதாரங்களுடன் இதன்கண் தொகுக்கப்பெற்றுள்ளன.

கணபதியைப்பற்றி இதுவரை எழுந்த நூல்களேப் படித்த பண் பாட்டால் எழுந்த கருத்துக்கள், இவ்வாராய்ச்சியில் ஒளியாமல் தெரிவித் துக்கொள்ளப் பெறுகின்றன. கால ஆராய்ச்சியில் வைத்துக் கணபதி. யைக் காண்பவர்களும், தெய்வங்கொள்கைக்கு அடிகீலயான விநாயகரை அசைத்துவிட்டால் தெய்வங் கொள்கையே அசையத்தொடங்கி உலகம் சமயப்பாதையை விட்டுப் பொருளாதாரப் பாதையிலே திரும்பக்கூடும் என்று எதிர்நோக்குகின்ற அறிஞர்களும், பிறரும் மேன்மேலும் ஆய்வுண்மைகளேக் காண இந்நூல் வழிசெய்யும் என்ற எதிர்நோக்கு அடியேனுக்கு உண்டு.

சமய அன்பர்கள் பலர், தியானிக்கின்ற முறைகளோடும் உபாசனு மந்திரங்களோடும் திருவுருவ அமைப்போடுங்கூடிய இச்சிறு முயற்சியை ஏற்று வளர்ச்சிக்கு வழி செய்வார்கள் என்றும், வழி வழியாக இதேமுறையில் ஏனேய மூர்த்திகளேப்பற்றிய ஆராய்ச்சிகளும் வெளிவர ஊக்கமும் உணர்வுந்தந்து உதவுவார்கள் என்றும் எதிர் பார்க்கிறேன்.

நான்கு ஆண்டுகட்கு முன்பேயே திரட்டிய இட்குறிப்புக்களேச் சரிபார்த்துக்கொள்ளப் பல புத்தகங்களே ஆராயவும், பெரியவர்களேச் சந்திக்கவும் வேண்டியிருந்தது. அப்போது இந்தப்பெருமுயற்சியைத் திருக்கண்சாத்திச் செல்லும்வாயெல்லாம் உதவிகள் பலபுரிந்து ஊக்கம் தந்தருளியவர்கள், திருவாவடுதுறை ஆதினத்துக் குருமகாசந்நிதானம் மீடு-ல-மீடி சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் ஆவார்கள்.

இந்த நூல் வெளிவரும் வகையில் இரண்டு பெரிய முயற்சிகள் தேவையாயிருந்தன. ஒன்று, அழகான திருஉருவப்படங்களே அமைப்பது. இரண்டு சிறந்தமுறையில் பதிப்பித்தல். இரண்டிற்கும் பெரும்பொருள் தேவையாயிருந்தது. இதவேத் திருவுளம்கொண்ட ஸ்ரீ–ல-ஸ்ரீ குருமஹா சந்நோனம் அவர்கள் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகள் பேரருள் துணே இருக்கும்போது நமக்கு என்ன குறை? என்று பேரூக்கம் தந்தார்கள். ஒரு லக்கருபாய் செலவில் மின்சார அமைப்புக்களோடு கூடிய - புதிய அமைப்புக்கள் எல்லாம் பொருந்திய பதிப்பகம் ஒன்றையும் ஆதினத்திலே அமைத்தருளினர்கள். அதற்கென்று மிக அழகான உயர்ந்த கட்டிடம் ஒன்றையும் கட்டி அதில் அச்சகத்தை நிறுவினர்கள்.

கடமையறிந்து செய்யும் பண்பு வாய்ந்த ஸ்ரீ-லஸ்ரீ மகாசக்கிதானம் அவர்கள் எதையும் பேருமைக்காகவும் புகழுக்காகவும் செய்வதில்லே என்பது உலகமறிந்த உண்மை. ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் நல்லருளேத் துணேக்கோண்டுசேய்யும் இவர்கள் 'முதன்முதல் இந்தக் கணபதி என்னும் நூல் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகத்தே பதிப்பாகட்டும்; இவ்வண்ணம் பீள்ளோர் குட்டிக்கோள்வதன்மூலம் நல்ல பெரிய ஆராய்ச்சி நூல்கள் இவ்வச்சகத்திலிருந்து வெளிவரட்டும்' என்று திருவருள் பாலித்தார்கள்.

மன்மத வருஷம் புரட்டாசி மாதம் விராயக சதுர்த்தியன்று, வழக்கம்போல ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் பூஜையை முடித்துக்கொண்டு விபூதிப்பிரசாதங்களுடன் நேரே அச்சகம் வந்து, ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி களின் திருவுருவப்படத்திற்கு ஆராதனேசெய்து அச்சகத்தைக் தொடங்கி வைத்தார்கள். அப்போது, 'திருநீலகண்டர் தனது தவத்தைத் தானு தெரிவித்துக்கொண்டார்: அமர்நீதி நாயனர் தனது அறத்தைத் தானு தெரிவித்துக்கொண்டார்: நல்ல காரியங்களேச் செய்யும்போது அடக்க மாகச் செய்யவேண்டும்; அறிவிப்பது ஆண்டவன்கி மை; இதுவரையில் சைவசித்தாந்த சாஸ்திரங்கள் பதிறன்கையும் தனித்தனியாகப் பழைய

உரைகளுடனும் உரைகடையாகவும் இந்த நான்காண்டுக்குள் வெளியிட்ட டிருப்பதைச் சைவ உலகம் பெரிதும் பயன்படுத்துகிறது; அதுபோல இவ்வச்சகமும் சிறந்த நூல்களேப் பல்லாயிரக்கணக்காக வெளிப்படுத்தி ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவருளால் நீடூழி வாழ்க; மக்களுக்குப் பெரிதும் பயன்படுக' என ஆசி வழங்கினர்கள்.

இப்புத்தகம் தொடங்கி முடிவதற்குள் இடையே ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளுடைய மகரத்தஃநாட் குருபூஜை வந்தது. அதற்காகத் திருமந்திர நூல்கள் மூன்றும், உண்மைவிளக்கக் கட்டுரை நூல் ஒன்றும் வெளிவந்தன. இந்தக் கணபதி என்னும் நூல், ஆதீனத்தைச்சேர்ந்த எடுத்தணிவயல் கிராமத்தில் புதிதாகக் கட்டப்பெற்ற ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷைர் விநாயகர் ஆலய மகாகும்பாபிஷேக மலராக இப்போது வெளி வருகிறது.

இந்நூல் தொகுக்குங்காலத்து உடனிருந்து பிரதிசெய்து கொடுக் கவும், கைப்படி எழுதவும் தக்க எழுத்தாளர் ஒருவரை கியமித்தருளியும் வேண்டிய வசதிகள் செய்துதந்தும் பாதுகாத்து வருகின்றமை மிகமிகப் பாராட்டற்குரியது. அன்று பொப்பண்ண காங்கேயர்கோன் அளித்த சோற்றுச்செருக்கு, தமிழ்மூன்றுரை செய்வித்ததாகச் செய்ந்நன்றிமறவாத அடியார்க்குநல்லார் புகழ்கிருர். அதுபோலவே ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிகர் அருளாரமுதமன்றே! அடியேனே அடித்தொண்டதைக்கியது.

இதன்கண் விளங்குகின்ற படங்களே எழுதிக்கொடுத்தவர் ஓவியக்கலேஞர், திருவாரூர் காகிதக்காரத்தெரு கோவிக்தசாமி ஸ்தபதியார் ஆவார். அவர் வெறும் ஓவியக்காரர்மட்டுமன்று; தெய்வத்திருவுருவங் களேச் சிறப்புறச் சிருஷ்டிக்கும் சிற்பியின் மரபில் வந்தவர். அவருக்கு மேன்மேலும் நல்லருள் வழங்க ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருவடி துணேகிற்கின்றது.

இத‰்த் தொகுத்து எழுதுகின்றகாலத்து உ<mark>டனிருந்து எழுதியும்</mark> ஒப்புகோக்கியும்- உதவிய அன்பர்களுக்கும், அ<mark>ச்சகத்திலிருந்து</mark> ஒப்பு நோக்கிய வித்வான் திரு்: ஆறுமுகதேசிகரவர்களுக்கும், திருவாவடுதுறை சிவழூ சாமிநாத சிவாசாரியார் அவர்களுக்கு<mark>ம் ஸ</mark>ூ நமசிவாயமூர்த்திகளின் நல்லருள் மேன்மேலும் கிட்டுவதாக. முதற்பணியிலேயே தொழிற் சிறப்பைக் காட்டி. அளேவரையும் மகிழவைக்க இருக்கின்ற அச்சகப் பணியாளர்கள் அளேவருக்கும் என் நன்றி.

இவ்வண்ணம் எங்கேயோ இருக்த என்னேப் பாராட்டிச் சீராட்டிப் பரிபாலித்துப் பணிகோள்ளுகின்ற ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளின் கல்லருள் வழி நிற்கும் குருமஹாசக்கிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகபரமாசாரிய சுவாமிகளின் திருவடிகளே எப்போதும் சிக்தித்து வக்தித்து வாழ்த்து கின்றேன்.

திருவாவடு துறையாகிய செந்தமிழ்ப்பண்ணேயில் வளர்ந்த சிவ ஞானப்பயிரில் வினந்த சிவபோக ஆய்வாகிய இந்நூலேச் சமய உலகமும் அறிஞர் உலகமும் ஏற்றுக் குற்றங்களே அடியேனுக்கு அறிவித்தும், குணங்களேப் பாராட்டியும் ஊக்கந்தந்தருளுமாக.

இங்ஙனம்,

திருவாவடுதுறை ஆதின மகாவித்துவான், ச. தண்டபாணிதேடுகர், தமிழ் விரிவுரையாளர், அண்ணுமலேப் பல்கலேக்கழகம்.

இருவாவடுதறை ) 18—3—56.

# எடுத்தாண்ட நூல்கள்

அதர்வசிகோபரிஷத் அபிதான சிந்தாமணி அமரகோசம் அருணகிரிபுராணம் ஆசுவலாயன கிருஹ்ய சூத்திரம் இந்துசாதனம் இராமகிருஷ்ணவிஜயம் இருக்வேதம் இலிங்கபுராணம் உபதேசகாண்டம் உரிச்சொல் நிகண்டு ஐதரேய பிராஹ்மணம் கடோபகிஷத் கணபதி உபரிஷத் கணேசர் ஆருடம் கந்தபுராணம் கந்தர் கணபதி தேவாரத்திரட்டு கல்லாடம் கல்வெட்டு காஞ்சிப் புராணம் காமிகாகமம் காரணுகமம் சங்கரதிக்விஜயம் சித்தர் நூல்கள் சித்தாந்த சாராவளி சிவஞான சித்தியார் சிவஞான போதம் சிவபுராணம் சிவபுராணுதி தோத்திர மஞ்சரி சிவப்பிரகாசம்

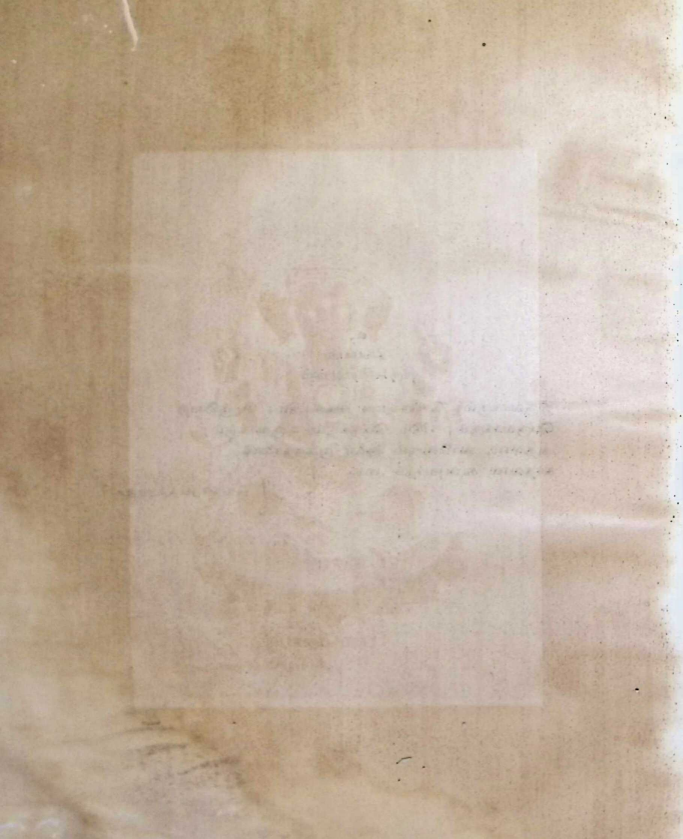
சிவஸ்தலமஞ்சரி சுக்கிரநீதி சுப்பிரபேதம் சூடாமணி நிகண்டு சேக்கிழார் புராணம் சேந்தன் திவாகரம் ஞானசித்தியாகமம் ஞானுமிர்தம் தண்டியலங்காரம் தமிழ்நாவலர் சரிதை தனிப்பாடல் இரட்டு **திருக்குற**ள் **திருக்கோவையார்** தருமக்திரம் **திருவருட்பயன்** திருவாசகம் தேவாரம் தைத்ரீய ஆரண்யகம் தொல்காப்பியம் நாமதபிகண்டு சிருசிம்ம தாபக்யோபகிஷத் பரிபாடல் பழமொழியகராதி பார்க்கவபுராணம் பிங்கலந்தை பீரம கைவர்த்தபுராணம் பிரமோத்தரகாண்டம் புறகானூறு புறப்பொருள்வெண்பாமாலே பெரியபுராணம்

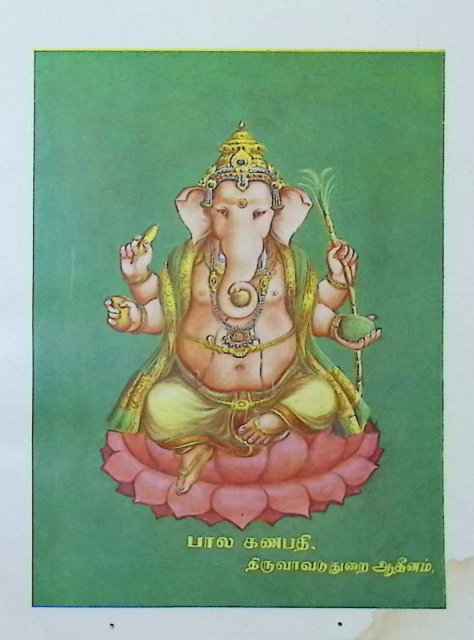


#### டி சிவமயம் தருச்சிற்றம்பலம்

திருவாக்கும்; செய்கருமங் கைகூட்டும்; செஞ்சொற் பெருவாக்கும்; பீடும் பெருக்கும் – உருவாக்கும்; ஆதலால், வாஞேரும் ஆணே முகத்தாணக் காதலால் கூப்புவர்தம் கை.

—பதிறோந்திகுமுறை.







#### திவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## பிள்ளேயார் வணக்கம்

-00,000-

ஐந்து கரத்தனே யாணே முகத்தனே இந்து இளம்பிறை போலும் எயிற்றனே நந்தி மகன்றனே ஞானக் கொழுந்தினேப் புந்தியில் வைத்தடி போற்றுகின் றேனே.

—தருமக்திரம்.

#### உயிரோடு ஒட்டிய பழக்கம் :

நம்முடைய வாழ்வில் சில பழக்கங்கள் நம்மை கலந்திருக்கின்றன. அவை எப்படிக் கலந்தன? பழக்கத்தின் பயன் என்ன? என்பதை நாம் சிந்தித்துப் பார்ப்பதே இல்லே. சிந்தனேயின்மையால் அந்தப் பழக்கங்களே விட்டுவிடலாமா என்றுகூடச் சில சமயங்களில் தோன்றுவது உண்டு. அங்ஙனம் விட்டுவிட்டாலோ, ஏதோ செய்யக்கூடாத தவறு செய்துவீட்டதுபோல ஓர் உணர்ச்சி உள்ளே விளேந்து உள்ளத்தை உறுத்தி அதன்பயனுக விட்ட பழக்கத்தைத் தொட்டுவிட்டால் வாட்டுகிறது. ஒரு மகிழ்ச்சி. இத்தகைய போராட்டமும், வெற்றியும் நம் அன்ருட வாழ்வில் நாடோறும் விளேந்தே வருகின்றன. இந்தப் போராட்டம். கொள்கையில் உறுதிப்பாடு உடையவர்களுக்குச் சிறிதும் உண்டாவது இல்லே. தம்மைப் பெரிய அறிவாளிகளாக எண்ணிப் புறச்சூழலில் பேசப் பெறும் சில புற்றீசற் கருத்துக்களேப் புத்தியில் ஏற்று, 'பழமை யாவும் விடத்தக்கனவே' என்ற முடிவிற்கு விரைவில் வந்துவிடுகின்ற சிலருக்கே உளதாம். இத்தகைய நிலேயிலிருந்து தப்பிப் பிழைக்கவே வள்ளுவர் பெருமான் 'மெய்ப்பொருள் காண்பது அறிவு' \* என்று ஒரு குளிகையை நமக்கு வழங்கியிருக்கிருர். அங்ஙனமே உமாபதி சிவாசாரிய சுவாமிகளும்

<sup>\*</sup> திருக்குறள் 423.

"நடுவாந்தன்மையினர் பழமை யழகு ஆராய்ந்து தரிப்பர்" என்றருளினர். அல்லாமல், பலர் பாராட்டுவதால்மட்டும் எத்தகைய பழக்கமும் உயர்ந்து விடாது; பலர் தாழ்த்துவதாலும் தாழ்ந்துவிடாது. அங்ஙனம் பன்மைபற்றி உயர்ந்தகருத்துக்களே – பழக்கங்களே இகழ்வது தாழ்ந்தோர்செயல் என்றும் உமாபதிசிவம் திருவுள்ளம்பற்றுகிறது. 2 ஆதலால் நம்மிடையே தொன்று தொட்டுவருகின்ற பழக்கங்களே விடுதல் அத்துணேச் கிறந்துசெயலன்று.

பழக்கங்களுட் சிறந்த பழக்கம் – உயீரோடொன்றிய பழக்கம் தெய்வவழிபாட்டுப் பழக்கம். இவற்றுள் ஒன்று விநாயக வழிபாடு. பழக்க முற்றின் கடமை. அங்ஙனமே விநாயக வழிபாடு முற்றிக் கடமையுமாகி விட்டது.

#### எதைச் செய்தாலும் பிள்ளேயார் வழிபாடு :

தெய்வ நம்பிக்கை யுடையவர்களாகிய நாம் எந்தக் காரியத்தைத் தொடங்கிறும் பிள்ளேயாரை வணங்காமல் தொடங்குவடுல்லே. நம் பிள்ளேயைப் பள்ளிக்கு அனுப்பினுல் பிள்ளேயார் வணக்கம். காது குத்தினுல் பிள்ளேயார். நன்மையிற் பிள்ளேயார்; திமையிற் பிள்ளேயார். இவ்வண்ணம் நமது வாழ்வில் என்றும் – எங்கும் பிள்ளேயார் கலந்திருக்கிருர்.

#### இவ்வளவு நம்பிக்கை எங்ஙனம் உண்டாயிற்று?

எடுத்த காரியம் எளிதாக – இன்பமயமாக முடியவேண்டும் என்ற ஆசை அண்வருக்கும் உண்டு. அந்த ஆசையை நிறைவேற்றிவைக்குங் கடவுள் விநாயகரே என்ற நம்பிக்கை ஒவ்வொருவர் உள்ளத்திலும் நிலத்திருக்கிறது.

உலகவாழ்வில் விருப்பம் என்ற ஊன்றுகோலேக்கொண்டு இன்பத் தோணியை இயக்கக் கருதும் மக்கள், முதற்கண் பொன்னேயும் மணியை யுமே விரும்புகிருர்கள். "முனிவரும் மன்னரும் முன்னுவ பொன்னுன் முடியும்" என்பது முற்றத்துறந்த முனிபுங்கவராகிய வாதவூரடிகளின் மாணிக்க வாசகம். இந்த மக்கள் மனநிலேயைத் திருவுளங்கொண்ட கப்வதேவர் "திருவாக்கும்" 4 என்று தேன் சொட்டச் சொல்லுகிருர்.

<sup>1, 2</sup> சிவப்பீரகாசம் அவையடக்கம். 3 திருக்கோவையார் பா, 332.

<sup>4</sup> முத்த - இரட்டை பா. 1.

அடுத்து, செல்வம் உண்டானுல் செயல்திறம் பெருகுமல்லவா? அதீனச் சொல்லுகிருர் ''செய்கருமம் கைகூட்டும் '' என்று. செல்வமும், காரிய சித்தியும், செல்வாக்கும் உண்டானவிடத்து அவர்களிடத்தில் அனேவருக்கும் அன்பு கலந்த அச்சம் உண்டாவது இயற்கை. இதனேயே ''உரு ஆக்கும்'' என்ற சிறு தொடரால் தெரிவிக்கிருர் கபிலதேவநாயனர். ''உரு உட்காகும்''. 1 உட்காவது பெரியோரிடத்து உண்டாகும் அன்புடன் கூடிய அச்சம். இதனேயும் உண்டாக்கும் விநாயக வணக்கம். ஆகவே, விநாயகரை வணங்கினுல் எடுத்தகாரியம் இனிது முடியும். வணங்காவிடின், இடையிடையே ஏதாயினும் தடைகள் ஏற்பட்டுத் துன்பம் வினயும்.

சிவபெருமான் விநாயகர் தந்தைதான். தம் மூத்த பிள்ளேயை முன்னிட்டுக்கொள்ளாமல் திரிபுர சங்காரத்திற்குப் புறப்பட்டுவிட்டார். தேர் அச்சு முறிந்தது. இதனே வேடிக்கையாகவும் விநபமாகவும் மணிவாசகப்பெருந்தகை 2 ''தச்சு விடுத்தலும் தாமடியிட்டலும், அச்சு முறிந்தது என்று உந்தீபற'' என்று அருளிச்செய்கிருர். இங்ஙனம் யார் எதைச் செய்யினும் அதற்கு உதவியும் தடுத்தும் ஊக்குவது பிள்ளேயாரின் இயற்கை என்ற உறுதியான எண்ணம் உண்டாகிவிட்டது. இதுவே பிள்ளேயார் வணக்கத்தில் நம்பிக்கை பிறந்தமைக்கு உரிய காரணங்கள்.

இந்த நம்பிக்கை நாளாவட்டத்தில் முதிர்ந்தது. ஏதாவது காரியம் தொடங்கிணுல் ஆச்சு, பிள்ளயார் குட்டியாச்சு' என்ற சொற்பழக்கத்தை உண்டாக்கிவிட்டது. அதுமட்டுமா? ஏதாவது எழுதத் தொடங்கிணும் பிள்ளயார் சுழி போட்டாயிற்று என்ற வழக்கத்தையும் பிறப்பித்து விட்டது.

<sup>1</sup> தொல். சொல். சூ. 300. 2 திருவாசகம். பா. 296.

# பிள்ளேயார் சுழி

#### எழுத்தில் பிள்ளேயார் :

ஏடுகளில் எழுதத் தொடங்கினுலும், கல்லில் எழுத்துக்களே வேட்டத் தொடங்கினுலும், காகிதங்களில் எழுதத் தொடங்கினுலும் பீன்போர்சுழியை முன்னர் இட்டே தொடங்குவது மரபு, மறந்தாவுது பீன்போர்சுழி போடாமல் வீட்டால் போதும்; பெரியவர்களுக்குக் கோபம் பொங்கிவந்துவிடும். நாமாகத் தவற்றினே அறிந்து திருந்தும்வரை அவர்கள் மறக்கருணே காட்டியே திருவார்கள்.

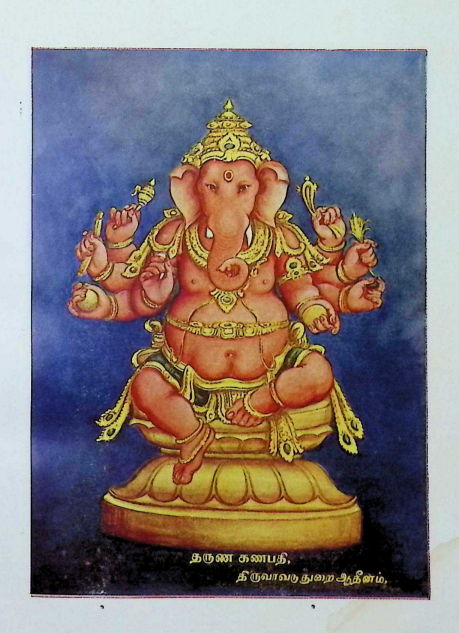
#### பிள்ளயார் சுழி பிறந்தது எப்படி?

இது இக்காலத்தில் பலருடைய கருத்துக்களேக் கவர்ந்திருக்கின் றது. அவரவர்களும் தங்கள் அறிவு அநுபவங்களுக்கு ஏற்பக் காரணம் காட்டி. வருகின்முர்கள். அவைகளே எல்லாம் தொகுத்துணர்வதுகூட உண்மையை , அறிக்துகொள்ள உறுதுணேயாகும்.

சிலர், நம்முடைய எழுத்து வட்ட வடிவமானது. வட்டம் இயற்கையான வடிவம். குழந்தைகள் வட்டம் வட்டமாக எழுதுவதைப் பார்க்கின்ரேம். அதுபோல, எழுதத் தொடங்குபவனும் வட்டம் இட்டான். விரைந்து எழுதும்போது வட்டத்தின் முடிவு நீளக்கோட்டில் முடியும். இதற்குப் 'பிள்ளேயார் சுழி' என்று பெயர் குட்டினர் சமயத்துறை சார்ந்த தக்கோர் என்பர்.

சிலர், ஏட்டிலும், தாளிலும் எழுதும்போது எழுதுகோலின் கேர்மையை ஆராயச் சுழித்து இழுத்தார்கள். வட்டமும், கோடுமான இருவடிவத்தையும் எழுத இந்த எழுதுகோல் பயன்படுமா என்று பார்க்கச் சழித்து இழுத்தார்கள். தொடங்கிய எதினயும் பிள்ளேயாரோடு சேர்த்து விடும் பெருந்தகையாளர்கள் இதினப் பிள்ளேயார்சுழி என்றனர் என்பர்.

வர். ஓம் என்பது முதல் எழுத்து. இதனே விரைந்து எழுதும் போது உ இப்படி. எழுதினர் நன்றி மறவாத தமிழ் மக்கள். எழுத்துக் களுக்கு எல்லாக் தாயாயே பிரணவத்தை முன்னெழுதியே, ஏனேயவற்றைப்





பின் எழுதினர். இந்தப் பிரணவம் பிள்ளேயார் வடிவம். பிரணவத்தின் திரிந்த வடிவம் பிள்ளேயார்சுழி என்பர்.

## பிரணவமும்—பிள்ளயார் சுழியும் :

ஓங்காரம் பரம்பொருள் உணர்த்தும் சொல். இதற்கு உயர்த்துவது என்றும் பொருள் உண்டு. ஒருமுறை விதிப்படி உச்சரித்தால் உச்சரித் தவீன உயர்வற உயர்ந்தகதியிற் சேர்ப்பது என்பது கருத்து. 1 உபதேசம் பெற்ற ஆன்மா இதனே உச்சரித்த அளவில், பருவுடல் நுண்ணுடல் காரணவுடல் என்ற மூன்றுடலேயும் அகற்றிப் பிரகிருதி மண்டலத்திற்கு மேவே உயர்வன் என்பது விளக்கமாம். 2

இந்தப் பிரணவமே வேதமூலம். இதனத் தியானித்து அநபூதி யடைந்தவன் சாவா மூவாப் பேரின்பரிலே எய்துகிருன். இந்தப் பிரணவம் உயிர்க்குற்றங்கள் அணத்தையும் அகற்றி, அரனடிக்கிற்ச் சேர்ப்பிக் கின்றது. இதுவே எல்லா ஒலிகட்கும் மூலகாரணம்; எல்லாத் தேவர்கட்கும் பிறப்பிடம். 3

இதன் ஒலிவடிவில் அகாரம், உகாரம், மகாரம், இவை ஒவ்வொன் றின் பின்னரும் மனனுணர்ச்சியாலே (பைசந்திவாக்காக) தியானிக்கப் பெறும் அரைமாத்திரையொலி இவை நான்கும் கூடியுள்ளன. இங்ஙனம் கூடியுள்ள நில சமட்டிப் பிரணவம். இதன் வரிவடிவத்தை விளக்க உபரிடதங்களும், ஆகமங்களும் பல உவமைகளே எடுத்துக்காட்டின. அவற்றுள் முண்டகோபரிஷத் 'பிரணவம் வில் வடிவானது' என்றது. சர்ப்ப வடிவான குண்டலிகீ இது. மூலநாடி. அன்னத்தின் குரல்போன்ற ஒலியுடையது என்கின்றது ஞானசித்தியாகமம். 5

<sup>1</sup> ஸக்ர் உறிய கரே தி வாய் பிரும் இது மகாம்! — அதர்வர்கோப் நடித்.

<sup>2</sup> கமு கலாசு நிக்கர்கள் இரு கலிர்கள் இரு கலிரிகள் இரு கலிர்கள் இரு கலிர்கள் இரு கலிர்கள் இரு கலிர்கள் இரு கலி

<sup>3</sup> പ്രെത്തു ബെട്ടു ചരു ചെയ്യുന്നു ചുത്തി വി

<sup>4</sup> வூண்வொ யந்ு 1

<sup>–</sup>முண்டகோப் திஷத்.

<sup>5</sup> நாவில் <del>- இ</del>வா வுரதாஜாவி க<sup>ு</sup>ணு ஹேல் கிஸ் நால் ! —ஞாளித்த.

பீரணவம் ஐந்தெழுத்துக்களுடைய கூட்டம். முதல் உரு நட்சத்திர வடிவு. அதாவது வட்டப்புள்ளி இ. இரண்டாம் வடிவு தண்டம்போலப் படுக்கையீற் கிடக்கும் நேர்கோடு —. மூன்ரும் உரு வட்டம் ். நான்காம் உரு பிறைமதி ். ஐந்தாம் உருவாகிய பீந்து ் புள்ளி வடிவு. ¹ இவற்றுள் வட்டப் புள்ளியும் நேர்கோடும் சேர்ந்து உ பீன்போர்சுழி ஆகிறது. இந்தச் சுழியை இட்டாலே போதும். பீன்ளேயார் வணக்கம் ஆகிவிடுகிறது.

முன்னர்க் காட்டியவண்ணம் ஒலிவடிவிலும் வரிவடிவிலும் ஐந்தன் கட்டாகிய பீரணவத்தில் அகரம் சிவம்; உகரம் சத்தி; மகரம் மலம்; நாதம் மாயை; பீந்து உயிர். 2 இவற்றுள் அகர உகர வடிவாக உள்ள உ பீள்ளேயார்சுழி சிவசத்திகளின் சேர்க்கையாகும்.

மற்ருரிடத்தில், திருமூலர் அகாரம் உயிர், உகாரம் இறை, மகாரம் மலம் என்று அருளிஞர். 3 இக்கருத்தையும் ஊன்றி அநுபவித்து, அகர உகரக் கூருக இணேந்த பிள்ளேயார் சுழியையும் உற்றுகோக்குவோம், இறையுடன் நாம் ஒன்றியிருக்கும் நிலேயைக் காண்போம். தாடலேபோல அகாரமாகிய உயிர், உகாரமாகிய இறைவஞேடு இயைந்து, அகாரமாகிய உயிர் வடிவம் அற்று, உகரவடிவே வடிவாய் – பிள்ளேயார்சுழியாய் – அத்து விதமாய் நிற்கும் சுத்தாத்துவித சித்தாந்த முத்தி நிலேயைத் தெரிவிக்கும் குறியீடாகும். இந்த இயைபு நம்மையறியாமலே நம்வாழ்க்கையில் செத்தாந்தச் செர்நேறி கலந்திருப்பதைக் காட்டும் சிறந்த சான்ருகும்.

பீரணவத்தின் ஐந்து கூறுகளுக்கும் உரிய அதிதேவதைகள் இன்னர் இன்னர் என்று கூறவந்த சிவஞானபோதம் அகரத்திற்குப் பீரமண்யும். உசரத்திற்குத் திருமாஃயும், மகரத்திற்கு உருத்திரண்யும், விந்துவிற்கு

\_ காமிகம்.

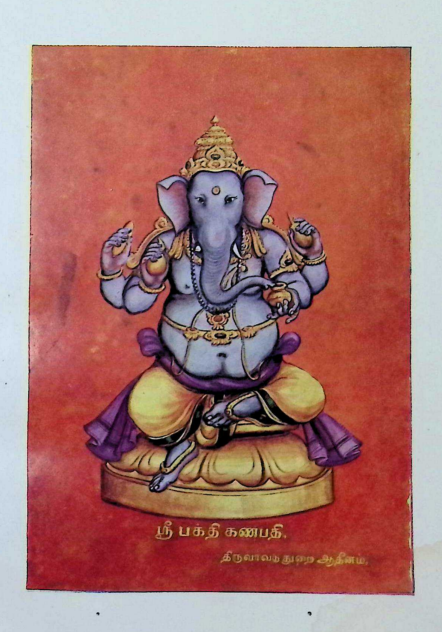
ത്ഷും ബ്യല്ക്കാനാന്ക്ക് 'ച്യെതാ ബയ്യിര്ജ്യർ || ചിയുനാ ഘംജ്യപ്രേധ്രം ചെയ്താറ്റാല് എ പ്രാംഗം വ്യവ്യാത്രം പ്രാംഗം പ്രാം

<sup>2 &#</sup>x27;'இறைசத்தி பாசம் எழில்மாயை ஆவி உறவிற்கும் ஒவ்காரத்துள் ''-''ஆமே வெங்கள் அகார உகாரங்கள் ''

<sup>3 &#</sup>x27;' அகாரம் உல்ரே உகாரம் பரமே மகாரம் மலமாப் வருமுப் பதத்தில்''

<sup>-</sup> திருவருட்பயன். பா. 82. - திருமந்திரம். பா. 891.

<sup>-</sup> நிருமத்திரம். ur. 975.





மகேசண்யும், நாதத்திற்குச் சதாசிவின்யும் கூறிற்று. 1 இதின்யும் நம் மனத்துட்கொண்டுபின்போர்சுழியைப்பார்ப்போம். எழுதத்தொடங்குவது என்பது இலக்கியசிருஷ்டி. அதற்குமுன் பிரமின அதிதெய்வமாகக்கொண்ட அகரத்தின் கூருகிய இதின்யும், தோன்றிய இலக்கியம் நின்று நிலவுதற் பொருட்டுத் திருமாலே அதிதெய்வமாகக்கொண்ட உகரத்தின் கூருகிய — இதின்யும் இணத்து — பிள்போரர் சுழியாக எழுதுகிரும். இதன் அடிப்படையுண்மை தொன்றிய இலக்கியமாகிய அறிவுக்கோயில், என்றும் நின்று நிலவுவதாகுக என்ற நற்குறிப்பாக இருத்தல் நம்மனேர்க்குச் சிறந்த ஞானவிருந்தாகும். இங்ஙனம் பிரமாதிகின அதிதெய்வங்களாகச் சொன்னது உபசாரம். 2

வட்டம் நகாரம். — படுக்கையான நேர்கோடு மகாரம். திது சிகாரம். உபிறைமதி வகாரம். பிர்து யகாரம். இவை திருவைக் தெழுத்தின் வடிவு. 3 இவற்றில் வட்ட வடி வாகிய நகாரமும் கோட்டு வடி வாகிய மகாரமும் சேர்ந்த பிள்ளோயார்சுழி நம என்றதன் வடி வாகும். இதற்கு, வணக்கம் என்பது பொருள். வணக்கமாவது ஆணவத்தின் விளவான தற்போதமடங்கித் தான் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் உடையவன்: முற்றறிவும் முற்றுத்தொழிலும் உடைய பரம்பொருளின் உடைமை என்பதை அறிந்து அடங்கி இருத்தல். பிள்ளேயார் சுழியை யிட்டால் பசு போதம் அடங்கிப்போக, பதிபோதம் மேற்பட்டிருக்கிறது. அப்போது இயற்றப்பெறும் தொழில்கள் யாவும் சிவன்செயலே என்பதைக்காட்டும் அடையாளமாகும்.

### இனி மற்றெரு முறையும் வேறு பெயரும் :

பிந்து புள்ளி வடிவம்; இது சக்தி. நாதம் சிவம்; இது தண்ட வடிவம். இவ்விரண்டின் இணேப்பு •\_\_ பிள்ளேயார்சுழி. நாதபிந்துக்களே

<sup>1 &</sup>quot; எண்ணில வோங்காரத் தீசர் சதாசிவமாம் கண்ணிய விர்துவொடு நாதத்துக் - கண்ணில் பகரயன்மா லோடு பரமனது தெய்வம் அகரவுக ரம்மகரத் தான் "

<sup>--</sup> சிவஞா. கு. 4. ur - 4.

<sup>2</sup> ககாரு வருவாண நாலை உருவை உரும் விஷும் ஹர்கிப் ! 2காரு ரும் ஆர்கில் இருக்கு இ

<sup>3</sup> இந்துசாதனம் ஐய ஆடி 29உ இதழ்.

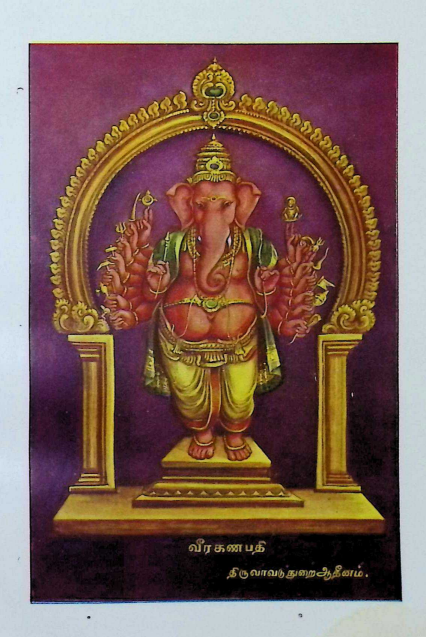
ஒக்ப்பது எப்படி? முடியாது. அதனுனே இது பெயர்மாத்திரையான் உணர வேண்டியதாயிற்று. இத்தகைய அநாதி மூலப் பொருள்களாகிய சிவசத்தி களின் கிணவோடு, அவற்றின் வேருகாத-இணேக்து உண்டான பிள்ளேயாரை கிணவூட்டப் பிள்ளேயார்கழி இடப்பெறகின்றது. ஒலிக்க முடியாமையால் இதனே ஊமை எழுத்து' என்றழைப்பர் பெரியோர். சாத்திரதால்கள் இதனே மேளருக்கரம். மூலமனு, மௌனக்குறி என்ற பெயர்களால் வழங்கு கின்றன.

இதுகாறுங் கூறியவாற்றுல், பிள்ளேயார் சுழி மூலமனுவாகிய பிரண வத்தின் சிதைக்தவடிவே என்பதும், உயிரும் இறையும், சிவமும் சக்தியும், ஒன்றுகக் கலந்துள்ள நிலேயைக் காட்டும் அடையாளமாம் என்பதும், இதனே எழுதுவதன்வாயிலாக ஆன்மாக்கள் தற்போதங்கெட்டு, பதிஞானம் மேவரப்பேறுகின்றனர் என்பதும், அந்கிலயில் இயற்றப்பேறுஞ் செயல்கள் யாவும் சிவன்செயலேயாக வினக்கம்பெறும் என்பதும் உணர்த்தப்பேற்றன.

இவ்வண்ணம், எண்ணத்திலும் எழுத்திலும் செயலிலும் கலக்கு நீன்று காத்துவருகின்ற பிள்ளேயாரை வணங்கும் பழக்கம், வழிவழியாகப் பரவிவரப் பெரியோர்கள் என்ன என்ன முறையைக் கையாண்டார்கள் என்பதையும் பார்ப்போம்.

> கைக்கும் பிணியோடு காலன் தலேப்படும் ஏல்வையினில் எய்க்குங் கவலேக் கிடைந்தடைந் தேன்வேம்மை நாவலோக்கும் பைக்கும் அரவரை யான்தந்த பாய்மத யானேபத்துத் திக்கும் பணிநுதற் கண்திரு வான் திருவடியே.

> > —கபிலதேவகாயனர்.





# பிள்ஃர்யாரும் - பெரியோர்களும்

### பிள்ளேயார் வணக்கம் நிலேக்கப் பெரியோர் கையாண்டமுறை:

நமது தாத்தாக்கள் பொழுது விடிய நான்கு நாழிகைக்கு முன்பே எழுந்துவிடுவார்கள். தங்கள் பேரன் பேத்திகளே எழுப்பி உட்கார வைத்துக் கொள்ளுவார்கள். அன்பு கனிந்த குரலால் பீள்ளேயார் சிந்தனே யென்னும் 'வேழமுகத்தைப்' பாராயணம் செய்விப்பார்கள். அவர்கள் கருத்து, கம்பங்கொல்லேயும் கொத்தினதாகட்டும்: தம்பீக்கும் பெண் பார்த்ததாகட்டும் என்பதுபோலப் பீள்ளேயார் வணக்கத்தையும் பழக்கிய நாகட்டும்; பீள்ளே யுள்ளத்தில் நினேவுவன்மையையும் பெருக்கிய தாகட்டும் என்பதே.

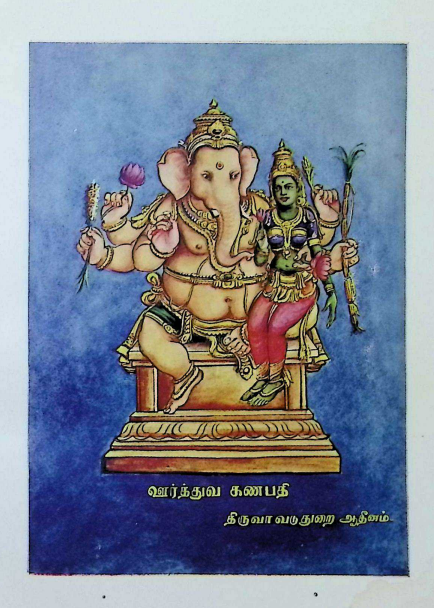
தாத்தா செய்வதைப் பார்த்திருக்கின்ற பாட்டிமார்கள் பங்கு சொத்தையா ? ஓய்ந்த நேரத்தில் குழந்தைக‱க் கூப்பிட்டு உட்காரவைத்துக் கொள்ளுவாள். உள்ளம் உருக்கும் தெள்ளத் தெளிந்த பாடல்களாகிய,

- '' குள்ளக் குள்ளணக் குண்டு வயிறணே வெள்ளேக் கொம்பண விநாயகணேத் தொழு.''
- " வெள்ளேக் கொம்பன் விநாயக‰த் தொழ துள்ளி யோடும் தொடரும் விணகளே."
- " கரு‱ வள்ளல் கணபதியைத் தொழ அருமைப் பொருள்கள் அ‰த்தும் வருமே."
- " முப்பழம் வெல்லம் மோதகம் தின்னும் தோப்பை பப்படூர்த் தொழவினே இல்லே."
- " வேழ முகத்து விநாயககோத் தொழ வாழ்வு மிகுத்து வரும்."

இவற்றைப் பாட்டிக்கே சொக்தமான, தழுதழுத்த குரலால் பொக்கை வாயால் பாடுவாள். குழக்தைகளுக்குப் பாட்டு என்ருலே அலாதிப் பிரியம். தாயின் தாலாட்டிலே உருவான உள்ளம்படைத்த. அவைகளுக்கு ஒரே கும்மாளம். பாட்டிப் பாட்டை அப்படியே வாங்கிப் பாடும். பாட்டின் எளிமை அவர்கள் கருத்திற்கு விருந்தாகி அவர்களே ஆடவும் வைக்கும். பாடல் அநுபவத்தில் தங்களேப் பிள்ளேயாராகவே எண்ணிக்கொள்வார்கள். பாட்டி நினத்தபடியே பாலர்களுக்குப் பாடலும் வந்தது. நினேவு வன்மையும் நிலத்தது. படிப்பும் வந்தது. பாவினபும் முற்றிற்று. பயனும் சித்தியாயிற்று. பாட்டிப்பழக்கம் இது.

அடியமர்த்து கொள்வாயே தெஞ்சமே! அப்பம் இடிஅவகோ டெள்ளுண்டை கன்னல்—வடிசுவையில் தாழ்வானே ஆழ்வானேத் தன்அடியார் உள்ளத்தே வாழ்வானே வாழ்த்தியே வாழ்.

— கபிலதேவநாயனர்.





## பிள்ளேயார் பிறப்பு

#### பின்போர் எப்படிப் பிறந்தார் ?

பிள்ளோயார் பிறப்பைப்பற்றி ஆராய்வதற்குமுன், இறைவன் பிறப்பையும் அறிந்துகொள்ளுதல் அவசியம். அப்பன் பிறப்பைப்போலத்தானே இருக்கும் மகன்பிறப்பும். குமரன் இயல்பைக் கூறவந்த நகைச்சுவைக் கவிஞர் காளமேகளுரும் ¹ கோத்திரத்துக் குணங்களேக் கூறவதைப் பாருங்கள். அதுபோலத்தான் பிள்ளேயார் பிறப்புப்பற்றியும் இருக்கும். பொதுவாகப் பிறத்தல் என்பது நீத்தியமாகியஉயிர் செய்தவிணக்குத் தக உடலோடுகூடி உலகில் தோன்றுதல். கடவுட்பிறப்பு இத்தகையதன்று.

ஒலியுருவில் உள்ள எழுத்து எளிதில் எங்கும் யாரும் அறிக்து கொள்ள வரிவடிவமைதல்போல, அறிவுருவாக அன்பரகத்தாமரையில் அவரவர் பரிபாகவிசேடத்திற்குத்தகக் காட்சி வழங்கும் இறைவன், உருமேனியைத் தாங்குகிருர், அவர்கொள்ளும் மேனி கம்மேனிபோல மாயையின் காரியமன்று. உயிர்மேல்வைத்த கருணேயால் அவரே தாங்கிக் கொண்டவை. அவ்வுருவால் அவரியற்றுக் தொழில்கள் யாவும் உயிர் களாகிய கமக்காகவே. ஆதலால் அவருரு உலகிணக்கடுத்து. உலகெலாம் அவர்வடிவு. உலகிற்கெல்லாம் அவரே உயிர். இங்ஙனமாகிய அவர் திருமேனி கமது கருமேனி கழிக்கவக்த கருணயின்வடிவு. 2 இங்ஙனமாக, சமயத்துறைக்கும் - தங்கள் அறிவுத்துறைக்கும் ஏணியிட்டு இயைபு காட்டும் நுண்ணறிவாளர் சிலர் உண்மை கூறுவார்போல இறைவன் வடிவெல்லாம் என்ன ? கம் கற்பீனயால் படைத்திட்டுக் கொண்டவை தாமே! என்பர்.

நம் கற்பின், கண்டதைக்கொண்டு, அறிந்த ஆற்றில் அதனிடத்து அமைந்ததாகக் கருதச் செய்யுமேயன்றிக் கடந்த நில்யை அதனிடத்துக் கற்பிக்கச் செய்யாது : ஆற்றலின்மையான். அம்மட்டோ! நம் அறிவுக்கு எட்டாத அதிகமான பயினயும் அளியாது. இதனுலேயே; இறைவன் தானே கொள்ளுந் திருமேனியன் ஆதலின் 3 " வேண்டத்தக்கது அறிவோய் நீ"

3 இருவாசகம். பா. 499.

<sup>1</sup> தனிப்பாடல் 'அப்பன் இரக்துண்ணி' 2 சித்தியார், சுபக். கு. 1, பா-55.

என்றம், நாம் வேண்டத்தகுவனவற்றை அவரறிந்து நமக்கு அறிவிக்க நாம் அறிந்து வேண்டுவோமாயின் முழுதும் தருவர் ஆதலின் <sup>1</sup> "வேண்ட முழுதும் தருவோய் கீ" என்றும் போற்றுகிருர் மாணிக்கவாசகர்.

இவ்வன்னம். அருளே காரணமாக அவர் கொள்ளுர் திருமேனி எப்படிப் பிறந்தது? எப்போது பிறந்தது என்று ஆய்தல் முடியுமா? இவர் தந்தைகில் இப்படியாக இவர் கிலயும் அத்தகையதுதானே.

### சிவகுடும்பம் :

சிவன் பெரிய குடித்தனக்காரர்போலிருக்கிறதே. அவருக்கு மண யரசன் மகள் மீணவி. பிள்ளேகளோ நாலுபேர். அவர்களில் இருவர் மிக விளக்கம் அடைந்தவர்கள். ஒருவர் விநாய்கர். மற்றவர் முருகன். இந்தப் பிள் கோக்கோப் பெற்றும் சிவன் பிரமசாரியாம். உமை கன்னியாம். இது எப்படி? என்று வினைவாம். மகன் என்றது, உலகியலில் ஒரு தக்தைக்குத் தாயிடத்து ஒருயிர் மகவாகப் பிறத்தல் போன்றதன்று சிவ குடும்பத்தில் உள்ள தந்தை மகன்முறை. தேவர்களாகிய உயிர்கள், செய்ததிவின்பைக் குரபன்மன் ஆட்சியென்னும் துன்பத்தால் நுகர்க்து கழித்தபிறகு, அவர் கினக் காப்பாற்ற – துன்பக்காரணனுகிய அவினத் தொலேக்கத் தானே அறுமுகந்தாங்கி, தன்னுற்றலாகிய ஆறு பொறிகளே உண்டாக்கினர். அவை உருவாயின. ஓடின, ஆடின, உமையம்மை ஒன்றுகூட்டக் கந்தனுயினர்; தேவர் திலவராயினர். இதனுல் இறைவனின் வேறல்லன் முருகன். போலவே பிள்ளேயாரும், தன்னின் வேருகாத தனது ஆற்றில அதுவும் ஒலியின் வன்மையைத் தன்னின் வேருக்கித் தந்தார். அதுவே உலகப் படைப்பின் முதல் தோற்றம். இதின ஒங்காரத்தில் விளங்கும் முதல்வன் படைப்புக்கு முந்திய தோற்றமுடையனும், விந்து நாதச் சேர்க்கையால் வின்ந்த முதலோசையில் முன்ந்து நிற்பவனுதலின் அவன் விந்துநாதங்களே இயக்கி நிற்கும் அம்மையப்பருக்கு மூத்தபின்னே போல்வன் ' என்ற மறை மல்யடிகளின் எழுத்தும் நன்குவினக்கும். 2

இங்ஙனம் உள்ள உண்மை நிலேயை அறிந்துகொள்ளும் அறிவாற்றில இயற்கையே பெற்றிருந்தும் நம்மவரிற் சிலர், பிள்ளேயார் மகனைதைப்பற்றி என்னேன்னவோ கூற, நமது பண்பாட்டை எழுத்து மூலமாகப் பயின்ற

<sup>1</sup> இருவாசகம். பா. 499.

<sup>2 &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்' பக். 279.

மேடைட்டறிஞர் ஒருவர் 1 பரம்பொருள் தனக்குள்ளே தானே, ஆற்றலே அதாவது ஞானசத்தியை உலகம் தொழிற்படுவதற்காகப் படைத்துக் கொண்டது. அம் முதற் படைப்பு வாக்கு. அதன் முதல்ரிலே பீரணவம். அது பெற்ற காட்சியுரு கணபதி வடிவம் ' என்று எழுதுகிருர். இவர் தம் கருத்துக்குத் துணயாக, 'தேவர்கள் பிறப்பதற்கு முன்பே பீரமத்தினின்றும் வாக்குத் தோன்றியது; அதன் முதனிலேயே பீரணவம்' என்ற <sup>2</sup> கடோப ரிஷத்தைக் கையாளுகிருர். இவ்வண்ணம், சிவகுடும்பம் வாக்கு வடிவாக ஒரு பீள்ளேயும், ஆற்றல் வடிவாக ஒரு பீள்ளேயுமாக விரிந்தது.

உண்மை இவ்வாருக, பிள்ளேயார் எங்கே பிறந்தார்? எப்படிப் பிறந்தார்? என்ற ஆராய்ச்சி எங்கும் தஃமுட்டிரிற்கிறது. எல்லோர்க்கும் இதில், பிடித்தமாகச் சிலவற்றைத் தெரிவித்துவிட்டு நன்மதிப்பைப் பெறு வாரும் சிலர் உளர். இவர்கள் முடிவையே முடிவாகக்கொண்டு. நாட்டின் அறியாமையை வீரட்டிவிட்டதாக எண்ணும் அறிவுதயங்கள் சில. புராணங்கள் யாவும் பொய் என்பவர்களும் பிள்ளேயார் பிறப்பைப்பற்றி ஆராய, புராண வரலாறுகளேயே ஆதாரமாகக் கொள்ளுகின்றனர். ஆதலால், பிள்ளேயார்பிறப்பைப்பற்றிய உண்மையைக் காண, புராணங்களேப்பற்றிய சில பொதுக் கருத்துக்களே அறிந்துகொள்ளுதல் அவசியம்.

புராணங்கள் கதைகளின் வாயிலாக மக்களேச் சிவ வழிபாட்டிற் செலுத்தும் கருவிகள். இறைவனுடைய பொதுவியல்பு, சிறப்பியல்புகளேச் சாத்தரவாயிலாக நுண்ணிதின் அறிந்துகொள்ளும் ஆற்றலில்லாத மக்களேத் இவற்றின் வாயிலாக தெளிவிப்பதற்காக இயற்றப்பட்ட சாதனங்கள். அறிந்துகொள்ள வேண்டிய தத்துவக் கருத்துக்களே விடுத்து, கரும்பிருக்க இரும்பு கடித்து இரேத்தவர்களேப்போல, கனியிருப்பக் காய்தின்று வாய் புளித்தவர்களேப் போல. கருப்பஞ்சாற்றை ஒழுகவிட்டுச் சக்கையைச் சுவைத்து அலுத்தவர்களேப்போல, புராணவரலா றுகளே, இறையியல்புகளேக் கருவிகளாகக் கொண்டனர் பலர். எடுத்துக்காட்டாக, குறைக்கும் உயிர்கள் இன்பகிலே எய்துதற்கு மும்மலங்கள் தடையாகவுள்ளன. மூன்றும் தன்மையாலும் வன்மையாலும் பொன் வெள்ளி இரும்பு மூன்ரு லுமியன்ற கோட்டைகள். அவற்றை ஒருசேர இறைவன்

<sup>1</sup> Tamil culture Vol. III. No. 2. Page 154-155. Reverend. H. Herass. S. J.

<sup>2</sup> கடோபரிஷத் II. 4 - 6.

சிரித்து எரித்து, உயிர்களே உய்யக்கொள்கிருர். அங்ஙனம் உய்ந்தவர்களே தம் அனுக்கத் தொண்டராகவும், அன்பராகவும் அமைத்துக்கொள்கிருர் 2 என்ற உண்மையை உணர்த்த, முப்புரங்களிருந்தன; அவை பறக்குந் தன்மையன; ஊர் ஊராக அமுக்கிவிடும் ஆற்றல் உடையன; அவற்றை இறைவன் சிரித்து எரித்தார் என்று வரலாறு கூறுகின்றன புராணங்கள். பரிபாடல் முதலிய சங்க நூல்களும் இவ்வரலாற்றை இப்படியே ஒதுகின்றன. இதனேவிட்டு எங்கேயாவது கோட்டை பறக்குமா? அவற்றைச் சிரித்து எரித்தார் என்பது எப்படி அறிவுக்குப் பொருந்தும்? என்று வினவுவதா ஏற்புடையது.

அவ்வண்ணமே, விநாயகப்பெருமான் தோற்றத்தையும் விளக்க, பல புராணங்கள் பல வரலாறுகளேப் பகர்ந்தன. புராணங்களிற் சில சைவ புராணங்கள். சில வைணவ புராணங்கள், சில அங்கி, குரியன் இவர்களேப் பற்றியன. இங்ஙனம் சமயச்சார்புடைய புராணங்கள், வரலாற்றைப் பலவித மாகக் கூறுதல் இயல்பு. அன்றியும் கேட்கும் பக்குவர்களுக்கு ஏற்பவும் அவர்கள் குழ்நில் - வாழ்வியல்களுக்கு ஏற்பவும் வரலாறுகளே வகுக்கும் போறுப்பு புராணங்களுக்கு அமைவதாயிற்று. அதனைும் வரலாறுகள் பலதிறப்படுவன ஆயின. அவற்றையெல்லாம் கிடைத்தவரை தொகுத்து எழுதுவாம்.

#### சிவபுராணம் :

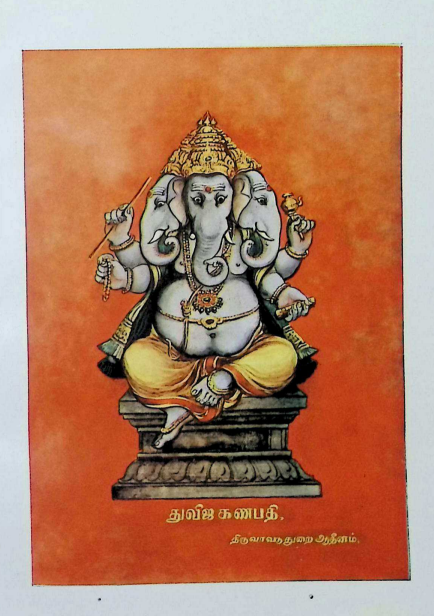
ஒருக்கால், உலகமாதாவாகிய உமாதேவி, ஒரு பிள்ளேயைப் பெற்றுத் தாமும் கொஞ்சிக் குலாவவேண்டும் என்று எண்ணினர். மண்ணுல் உருச் சமைத்தார். உயிர் கொடுத்தார். தன் மடியில் வைத்துக் கொஞ்சிக்கொண் டிருந்தார். இதினக் கண்ணேக்கிய சிவபெருமான் எல்லாத் தேவர்களுக்கும்

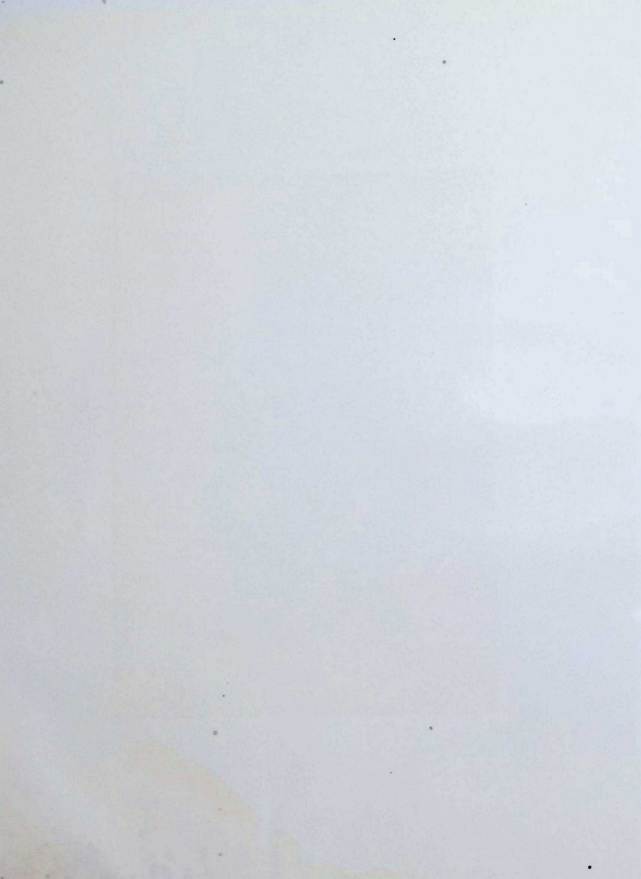
புவுப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதனன் முப்புரஞ் செற்றனன் என்பிகள் மூடிகள் முப்புரம் என்பது மும்மல காரியம் அப்புரம் எய்தமை யார் அறிவாரே."

<sup>-</sup> தி நமத்திரம் பா-3 43.

<sup>2 &</sup>quot;முவெயில் செற்றஞான்று உய்க்க மூவரில் இருவர் கின் திருக்கோயிலின்வாய்தல் காவலாளர்கள் நேனியபின்னே ஒருவ நீ கரிகாடரங்காக மானேகோக்கியோர் மாகடமகிழ மணிமுழாமுழக்க அருள்செய்த தேவதேவ கின்திருவடியடைக்கேன் செழும்போழில் திருப்புன்கருளானே" — சுத்தரர், தெப்புன்கூர். 8.

a பரிபாடல் 5: 22 -- 26. புறம் 55.





அறிவித்துப் புதல்வர்ப்பேற்றைக் கொண்டாடத் திருவுளம்பற்றினர். தூது போக்கிருர். தேவர்கள் அணவரும் திருக்கயில் வந்தனர். அவர்களோடு சனியனும் வந்தான். அவன் பார்வை அந்த அழகிய குழ<mark>ந்தையின்மேல்</mark> பிழுந்தது. அதனுல் அதன் தில அறுபட்டுப்போயிற்று. அற்ற தஃயும் மறைந்தது. அம்மை வருந்தினர். வருங்காலக் குறிப்புணர்ந்த வள்ளல் சிவடெருமான் பூதகணங்களேப் இவ்வனத்தில் பார்த்து த‰வைத்துறங்கும் விலங்கொன்றின் த‰யையாவது கொணர்க என்று ஆணதந்தனர். அவர்களும் அங்ஙனமே சென்று ஓர் யாணத் தல்பைக் கொணர்ந்தார்கள். சிவபெருமான் அதீனப் பொருத்திக் குழந்தையை உயிர்ப்பித்துக் கொடுத்தனர். திருவுளக் குறிப்பறிந்த உமையம்மை உள்ளம் மகிழ்ந்தார். இறைவன் யானேமுகப் புதல்வரைக் கணநாதராக்கிரை.

#### மத்ஸ்யபுராணம் :

உமாதேவியார் தன் தோழியரான ஐயை விஐயைகளுடன் அந்தப் புரத்திலுள்ள திருமஞ்சன அறைக்கு நீராடச் சென்றனர். அப்போது ஐயை என்பாள் 'சிவகணத்தவர்களான ந்திபிருங்கிகளேத்தானே, யாமும் காவலாக வைத்திருக்கிரேம்; நமக்கென்று தனியாளப் பெருமாட்டி ஏன் படைத்து வைத்துக்கொள்ளக்கூடாது' என்று வேண்டிக்கொண்டாள். உமையம்மை தன் திருமேனியின் அழுக்கை உருட்டி உருவாக்கி உயிர் கொடுத்துக் காவல் வைத்துச் சென்றனர். அக்காலே, சிவபெருமான் உமையம்மையாரைக் காண உள்ளேவந்தார், புதுக்காவலன் தடுத்தான். முடிவில் தரமறியா அவன் தலேயைப் பரசினுல் வெட்டிருர், செய்தியறிந்த பிராட்டி வருந்தினர். சிவபெருமான் யானேத் தலேயைப் பொருத்தி உயிர்ப்பித்தனர்.

#### சுப்பிரபேதம் :

உமையும் சிவபிரானும் உய்யானவனத்திற்குச் சென்றனர். அங்கே பீடியுங் களிறும் தம்முட்கலந்து நின்றன. அவற்றைக் கண்ட இவர்களும் பீடியுங் களிறும் ஆயினர். பிள்ளேயார் பிறந்தார். இந்த வரலாறு திருஞான சம்பந்த சுவாமிகளது 'பந்தத்தால்' என்னும் கழுமலப்பதிகத்திலும் 'பீடியதனுரு' என்ற வலிவலம் திருப்பாடலிலும் குறிக்கப்பெறுகின்றது. (விக்னே சுர பிர திஷ்டாவி தி சுலோகம் 1–6.)

#### காஞ்சிப்புராணம் :

சவபெருமானும் உமாதேவியும் உய்யானம் சென்றனர். அங்கே உள்ள 'மந்திரசாலா' என்ற மண்டபத்தில் ஒரு பிரணவம் எழுதப் பேற்றிருந்தது. இருவரும் அதினயே உற்று நோக்கினர். சமஷ்டிப் பிரணவ மாகிய அது பிரிந்து, இறைவன் எழுத்தாகிய அகரம் களிருகவும், அம்மை எழுத்தாகிய உகரம் பிடியாகவும் ஆயிற்று. அவை இரண்டும் கூடின. விசாயகர் தோன்றினர்.

#### கந்தபுராணம் :

உய்யானத்திருந்த சித்திரமண்டபத்தில் ஒரு பிரணவம் எழுதப்பெற் றிருந்தது. அதின உமாதேவியார் உற்றுநோக்கினர். பிரணவம் பிடியும் களிறுமாகிப் புணர்ந்தன. விநாயகர் அவதரித்தார்.

> "அக்கணத் தாயிடை ஐங்கரத் தவன்அருள் முக்களுல் வாயினன் மும்மதத் தாறுபாய் மைக்கருவ் களிறேனும் மாமுகத் தவன்மதிச் செக்கர்வர் சடையஞேர் சிறுவன்வந் தருளினன்"

> > (கயமுகன் உற்பத்திப் படலம்.)

#### விநாயகபுராணம் :

பரசிவம் உலகைப் புனருற்பத்திசெய்யத் திருவுள்ளங்கொண்டு விசாயகராக உருவுகொண்டனர். முக்குணங்களேயும் பிரம விஷ்ணு ருத்திரர்களாகப் படைத்தனர். அவர்கள் மூவரும் தத்தம் தொழில் கைவர வேண்டும் என்று விசாயகரை கோக்கித் தவஞ்செய்தனர். முன்போலவே விசாயகர் காட்சி வழங்கினர். முத்தொழிலாற்றலேயும் அவரவர்களுக்கு அளித்தனர்.

கபிலர் அரிய தவஞ்செய்து பெற்ற சிந்தாமணியைக் கணன் என்னும் அரசன் கவர்ந்து கொண்டான். அதனேத் திரும்பப்பேறுவதற்குப் பெரிதும் தவஞ்செய்தனர். அவருடைய தவஅனல் அனத்துலகையும் பொசுக்கிற்று. விஷ்ணுவின் மாயையாகிய சாருகாசினி வெளிப்பட்டு 'இழந்த பொருளேத் திரும்பப்பேற்று உன்கவலே தேவேண்டுமானுல் விநாயகரை நோக்கித் தவஞ்செய்க; சிவனே விநாயகர்' என்று கூறி மறைந்தனள். கபிலர் அவ்வண்ணமே தவஞ் செய்ய விநாயகர் தோன்றினர்.

(சிக்தாமணி விகாயகர் அவதாரப் படலம்.)

பாரசுவ முனிவர்க்கும் அவர் மணவிக்கும் இருக்குமாரராகத் தானே குழந்தையாக மடுக்கரையில் தோன்றினர். முனிவரும் பன்னியரும் எடுத்து வளர்த்தனர். தங்கள் தவச்சிறப்பை அறிந்து மகிழ்ந்தனர்.

(விக்னராசர் அவதாரம்.)

கமலாசுரன் என்பவன் வேதங்களேத் திருடிக் கடலில்போய் ஒளித்துக்கொண்டான். அதனேப் பெறுவதற்காகப் பிரமன் பன்னுள் தவஞ் செய்தான். விநாயகர் பத்துக் கைகளோடும், யாணமுகத்தோடும் தோன்றி அவணே அடக்கி வேதங்களே மீட்டுக் கொடுத்தனர். மல்லாளன் என்னும் அந்தணச் சுறுவனுகவும் தோன்றி வேதங்களேப் பயிற்றுவித்தனர்.

(மயூரேசர் அவதாரப் படலம்.)

உமாதேவியார் சிவபெருமானிடம் விகாயக மக்திரமாகிய ஏகாக்ஷர மந்திரத்தை உபதேசங் கேட்டார். கணபதியை உபாசித்து வந்தனர். விகாயகர் ஆறு கரங்களோடும், ஆணே முகத்தோடும் வெண்ணிறமான குழந்தையாகப் பாலசந்திர விகாயகர் என்னும் திருநாமத்துடன் உமா தேவிக்கு மககைத் தோன்றினர். அங்ஙனம் அவர் அவதரித்த நாள் ஆவணி மாசத்துப் பூர்வபட்ச சதுர்த்தியும் விசாகநட்சத்திரமும் கூடிய சோம வாரத்தில் சிங்க லக்னமாகும்.

இவ்வண்ணம் விநாயகர் பிறப்பைப்பற்றிய வரலாறுகள் பலவுள்ளன. இவற்றுட் சிலவரலாறுகள், விநாயகர் சிவனேயென்பதைத் தெரிவிப்பன. சில வரலாறுகள் அன்பர்களுக்கு அருள்வழங்க அவரவர்கள் தியானித்த வண்ணம் விநாயகர் தோன்றிய நிலேயையே அறிவிப்பன.

#### இங்ஙனம் பலபடக் கூறுவானேன் :

ஆன்மாக்களாகிய நம்மைப்போல ஒரு தாய் வயிற்றிலே ஒரு காலத்து. குறிப்பிட்ட அங்க அடையாளங்களோடு பிறந்திருப்பின், குறிப் பிட்டு இதுதான் விநாயகர் பிறப்பு; இன்ன ஆண்டிற் பிறந்தார்; இத்தீனயடி உயரம்; இவ்வளவு பருமன்; இவ்வளவு எடையிருந்தார் என்று கூற இயலும். அங்ஙனமன்றி, அவரவர்களும் தத்தமக்குப் புலனைவரை கூற்னர். இது ஒன்றே இறைவன் பிறப்பு இல்லாதவன்; பிறந்தார் எனப்படுதல் உபசாரவழக்கு; திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளியதை அறிவார் யாரும் இல்லே என்பதைக் காட்டும் சிறந்த சான்ருகும். இங்ஙனம் கூறப்படும் கதைகள் பலவும், விநாயகர் திருமேனி, தாமே மேற்கொள்ளப் பேற்ற–மாயாகாரியமல்லாத–ஞானமேயான–நம்முடைய கருமேனி கழிக்க வந்தது என்பதை விளக்கும். இதனே உமாபதிசிவம் 'ஒளியான திருமேனி' என்று அருளிற்று. உண்மை இவ்வாருகச் சமயம்பழுத்த தமிழர்களிற் சிலரும், ஏனேபோரும் 'அழக்குருண்டை ' விலங்குப் பிள்ளே' என்றெல் லாம் கூறிவருகின்றனர். Dr. H. Herass S. J. போன்ற புறச்சமயத்தவர் களும் தத்துவமறிந்து போற்ற, இவர்கள்மட்டும் தூற்றக் காரணம் என்ன? அறிந்து உய்யும் புண்ணியஞ் செய்யாக்குறையே!

## பிறப்பு வரலாறுகளின் உண்மை :

உலகப்பொருள்களின் இயல்பை விளக்கப்புகுந்த ஆசிரியர் மலேயைக் காட்டி - பாறையைக்காட்டி - கல்லிக்காட்டி - மண்ணேக்காட்டி - அனு வைக்காட்டி - பரமாணுவைக் காட்டுவது போல - நாம் கோயில்களிற் காணும் பிள்போர் சிகண்டருத்திரகுமார விநாயகராகப் பிரகிருதிபுவன வாகௌரிய நம்போன்ற சகலாதியான்மாக்களுக்கு அருள்வழங்குபவர். இவரை அதிட்டித்து நீற்பவர் சுத்தவித்யாதத்வத்திலுள்ள விநாயகர், இவர் சுத்தவித்யா புவனவாசிகளுக்கு அருள்வழங்கி, சுசுரதத்வத்திலுள்ள விநாயக ரால் அதிட்டிக்கப்பெறுவர். சுசுரதத்துவபுவனவாசிகளுக்கு அருள்வழங்கும் விநாயகர் பரநாதவடிவினராகப் பரசிவத்தின் வேருகாதவராக இருப்பவர். இந்தில்கள் யாவும் அவனருளே கண்ணுகக் காணவேண்டிய அநுபவத். இறங்கள். இவ்வண்ணம் அறிவினுக்கறிவாக விளங்கும் விநாயகர் பிறந்தார் என்பதும் சில உண்மைகளே விளக்கிநிற்றல் தெளிவு.

சிவனும் பார்வதியுங்கூடிப் பிள்ளேயாரைப்பெற்றனர் என்பது அகார உளரங்களாயே சிவமும் சக்தியுங்கூடியே சுத்தமாயாகாரியமாகிய நாதப் பேரைவமாயிற்று என்பதை விளக்க எழுந்ததாம். அதற்குமேல் சக்தி உன்முகமான பரசிவம் பரநாதப் பிரணவத்தை ஈன்றது என்பதும் அங்ஙனம் உபசாரமே. இந்துணுக்கத்தை எங்ஙனம் அளேவருக்கும் உணர்த்த இயலும், மம்பைக்காட்டி விளக்கும் உலகியல் ஆசிரியரைப்போலவே புராண ஆசிரியர்கள் சிவனும் பார்வதியும் நடைமல்யாகிய ஆளையும் பிடியும் ஆயினர்; விரையகர் பிறந்தார் என்றனர். அரசன் நாட்டில் எதனேயும் செய்யலாமாயினும் ஊர் காவஃயும் - கள்ளீனக் கண்டுபிடித்தஃயும் வீரினக்கொண்டே இயற்றல் நேர்மையாதல்போல ஆக்கலாதி ஐந்தொழில யும் ஒருசேர ஒரேகாலத்து ஆற்றும் வன்மை இறைவர்க்கு உளதாயினும் பிரமனுதியரைக்கொண்டே இயற்றுவிப்பர். அதிலும் சிருட்டி முதலான வற்றிற்கு முதற்காரணமான மாயையைக்கொண்டே இயற்றுவர். ஆதலால் இறைவனது நீங்காத வன்மையாகிய பராசக்தி தன் அழுக்கைக்கொண்டு உருவாக்கினள்; மண்ணேக்கொண்டு உருவாக்கினுள் என்றது (அழுக்கு 1 \_ மாயைைக்கொண்டு முதற்படைப்பைத் மாயை. மண்<sup>2</sup> - மாயை.) ் ஐங்கலப் பாரம் சுமத்தல் சாத்தற்கு தொடங்கினுள் என்பதாகும். விள்யாட்டு ் என்ருற்போல, கிருட்டியாதி தொழில்களும் இறைவற்கு முட்டை தூக்கலால் வேர்த்தல், இரேத்தல் முதலிய ஓர் வீளயாட்டு. விகாரங்களும் பிறவும் நமக்குண்டாதல்போல, படைத்தலாதி தொழிலியற்ற லால் இறைவன் விகாரியாகான் என்பதை உணர்த்தவே மண்ணுலே பொம்மைசெய்து உயிர்கொடுத்து வைத்துக்கொண்டு உமைவிளயாடினுள் மேலும் ஒன்ருத் இரண்டை (தேவ உடலேயும் - விலங்குத் என்றது. த‰யையும்) ஒன்றவைத்தார் என்பது இறைவனுடைய (எல்லாம்வல்ல தன்மைக்கு) அளவிலாற்றலுக்கு அமைந்த எடுத்துக்காட்டு. அம்மையின் காவலின வெட்டிக் கொன்ருர்; திலகொடுத்துக் காத்தார் என்பது 'ஆக்கலும் அழித்தல் தானும் அவனருட்செயலேபாகும்' என்பதைக் காட்டுகிறது.

<sup>1</sup> சித்தியார் கு. 2. பா-52. 2 சித்தியார் கு. 1. பா-18.

# திருவுருவத் தத்துவம்

----

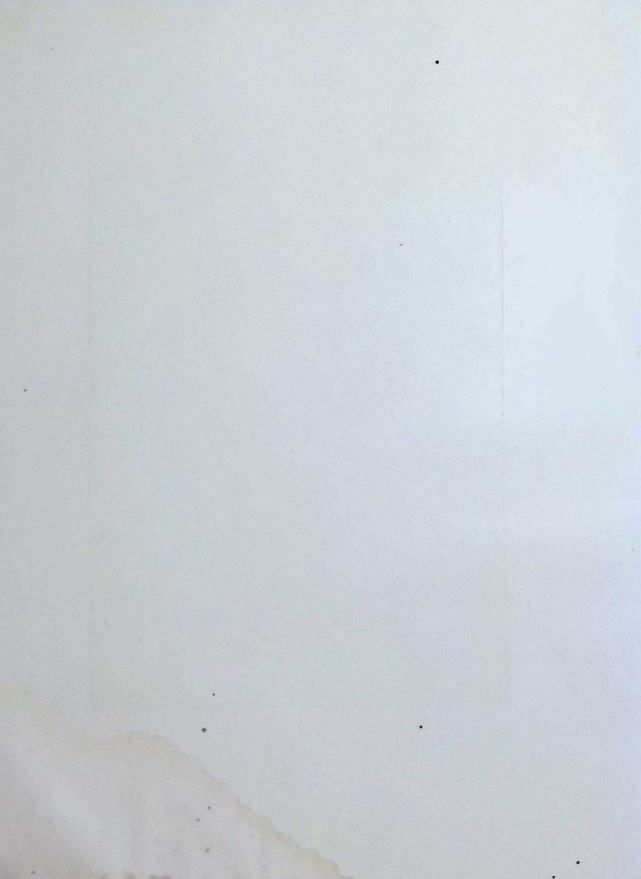
விசாயகர் திருமேனி ஞானமே வடிவானது என்பது முன்னரே கூறப்பெற்றது. அவருடைய கரசரணுதி அவயவங்களும் அங்ஙனமே என்பதை விளக்குவாம்.

த்ருவர: ஆன்மாவைப் பொருந்தி நின்று மலகன்ம மாயைகளேத் தோழிற்படுத்தி இருமையின்பத்தையும் அளிப்பது ஞானம். இத்தகைய ஞானம்பொருந்த உயிர்கள் விளக்கம் பெறுகின்றன. அந்த ஞானமே வீசாயகப்பேருமானுடைய திருவடிகள். சிவபெருமானே ஞானத் திருவுரு வாகக் காட்டும் குமரகுருபர அடிகள் 'ஞானம் திருவடியா ' என்றது இதற்குப் பிரமாணம். இந்த ஞானத்திருவடி அன்பரகத் தாமரையிற் போருந்த உயிர்கள் பிராரத்தவின்யால் வினேயும் இன்னலும் வலிகுன்றிப் போக, வருவினேயும் செய்வினையும் சேராதொழிய என்றும் இன்பம் பெருக உதவுகின்றன,

பேருவயிறு: ஆகாசம் எல்லாப் பொருள்களும் தன்னகத்து ஒருங்கவும், உண்டாகவும் இடந்தந்து இருப்பதுபோலப் பெருவயிருகிய ஆகாசமும் எல்லா உலகங்களும் உயிர்களும் தம்முள் அடங்கியிருக்கின்றன என்பதைக் குறிப்பிடுவது. வையுல இறக்குல துகலு, கிஷ கி என்பது சருதி. விராயகர் விஸ்வரூபராகையால் அவரிடம் எல்லாம் அடங்கல் இபல்பேயாம். தான் எல்லாவற்றிலும் வியாபகமாய், அவைகளே வியாப்பியமாக அடக்கிவிளங்கும் சர்வகாரணத்துவ சக்தியாயுள்ளது பேழை வயிறு என்பது கருத்து.

ஐங்கரம்: கரம் கன்மேந்தியமாகிய தொழில்புரிகருவி. விநாயகருக்கு ஐந்து கரங்கள். அவற்றில், ஒருகரத்தில் பாசம் ஏந்தியிருக்கிருர். பாசம் பற்றுள்ளத்தைப் பிறப்பித்துப் பிணித்து நிற்பது. பிணிப்பு பிறத்தற்கேது. அப்பாசத்தைத்தரித்த கரம் அவரது படைத்தற்ருழிலக் குறிப்பது. ஒரு கரம் அங்குசம் தரித்தது. அங்குசம் அழிக்குந்தன்மையது. அதனே ஏந்திய கை அவரது அழித்தற்ருழில் அறிவிப்பது. அமைத்த கரமாகிய அபய கரம் பிறவிக்கடலில் வினேச்சுழலில் துன்ப இன்பச்சுருவால் துரத்தப்பெற்று ஓடிவருகின்ற உயிர்களுக்கு அஞ்சாமையளித்துக் காப்பது. ஆதலால் இது





'திதி'வன்மையை யறிவிப்பது. வரதமும் மோதகம் ஏந்தியதுமாகிய கரம் அங்ஙனம் அபயம்பெற்ற உயிர்களின் பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப அருளலேச் செய்வதாம், இக்கரம் கீழ்நோக்கியிருப்பது சிறந்த ஞானக்குறி. பிறவிக்கு அஞ்சிவந்தடைந்த ஆன்மாக்கள் அடையுமிடம் திருவடியாகிய முத்திப் பேறு என்பதைக் குறிப்பிப்பது. இவ்வண்ணம் உணர்த்தியும் உலக இன்பத்தையே உயிர்கள் விரும்புமாயின் அவற்றையும் வேண்டியவாறு எய்துக என அள்ளிவீசும் அடையாளமுமாம். துதிக்கை ஊறுஉணர்ச்சியும். மணம் அறிதலும், உணவை எடுத்தலும் ஆகிய முத்திறங்களேயுடையது. இக்கரம் மோதகத்தை ஏந்தியிருக்கிறது. வரதகரத்தையும் அடுத்துச் கட்டாமல் சுட்டிக் காட்டுகிறது. இது காட்டியும் - மறைத்தும் சிற்கும் திரோதானமாகிய மறைப்புத்தொழிலே அறிவிப்பதாம். இங்ஙனம் ஐந்து திருக்கரங்களும் ஐந்தொழிலே யறிவிப்பன.

கொம்புகள்: ஒடிந்தகொம்பு, துணே உறுப்பினுள் ஒன்ருகவும் இருந்து, ஆயுதமாகவும் பயன்படும். இது அபரஞானமாகிய விந்து. மற்ற ஒற்றைக்கொம்பு நிஃத்த இறைவின யுணர்தற்கு வாயிலான பரஞானம். கொம்புகளேப் பதிஞானமும் பாசஞானமும் எனக் கூறுதலும் உண்டு. பாசஞானம் வலதுகொம்பாகிய ஒடிக்கப்பெற்ற கொம்பு. பாசஞானம் கலேஞானமாகச் சிவஞானத்திற்கு வாயீலாக இருப்பது. அதனுலேயே இது பாரதம் எழுதத் துணேயான எழுத்தாணியாக இருந்தது. பாரதம் மன்னர் வரலாற்றைக் குறிக்கும் பாசஞானநூல். அது பலவிடங்களிற் சிவ பரத்துவங்கூறி, சிவஞானத்திற்கு வாயிலாகிறது. அதனுலேயே இக்கொம்பு பின் ஒருகால் மாயையுருவின்னுகிய கஜ்முகன்மேல் ஏவப்பெற்றது. அவ னுடைய மலமாயைகளின் வன்மையை விரட்டி ஆட்கொண்டது. இங்ஙனம் இல்லேயானுல் ஞானவடிவினராகிய விநாயகரின் உபாங்கமாகிய ஞானத்தந்தம் மாயேய உருவினனை அவணப் பொருந்தாது. இடது கொம்பு பதிஞானம். அதனுலேயே பெருமானேப் பொருந்திப் பிரிவின்றி இருக்கிறது. இங்ஙனம் தந்தத்தை ஞானமாக உருவகித்தே \* ''கரணம், மாபுலன் ஆணவ கான்பியம், மரணமாகத் திகழ்ந்த மருப்புடன்" என்பர் பெரியோர்.

தாழ்செவி: இருச்செவிகள் இரண்டும் உயிர்களுக்கு மலவாதின் தாக்காமல் காத்து, வினே வெப்பம் போக்கியருள்வன. இது எல்லாமறியும் தன்மையைக் குறிப்பது.

<sup>\*</sup> அருணெகிரிபுராணம்; காப்புச்செய்யுள்.

முக்கண்: உள்ளிடு பெருக்கு தலும், வளர்ச்சியும், பதஞ் செய்தலு மாபை முத்தொழில்ச் செய்யும் சோம சூரிய அக்கினிகள். 'இறைவற்குக் கண்மூன்றும் முச்சுடர்' என்ற இலக்கணநூல் எடுத்துக்காட்டும் இதின வலியுறுக்கும்.

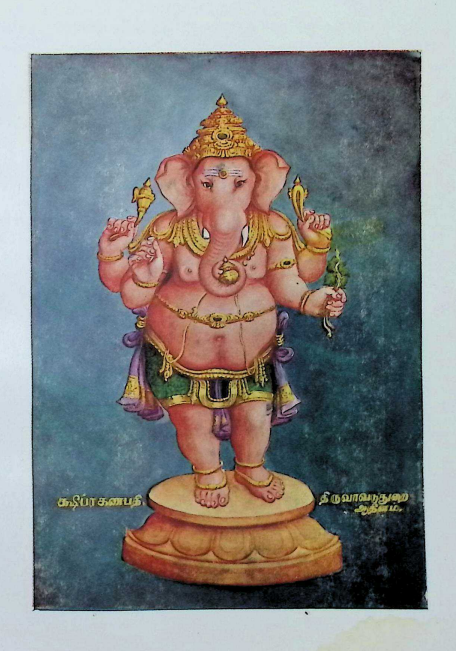
பிறைமுடி: உடல், தேய்க்துபோனுலும், களங்கம் அகன்றது பிறை. அதுபோலத் தவ விரதங்களான் அறியாமை தேய்க்து உண்மை ஞானம் பெற்ற உயிர்களே சிரத்தானம் எய்துதற்குரியவை என்பதைக் காட்டும் அடையாளமாம்.

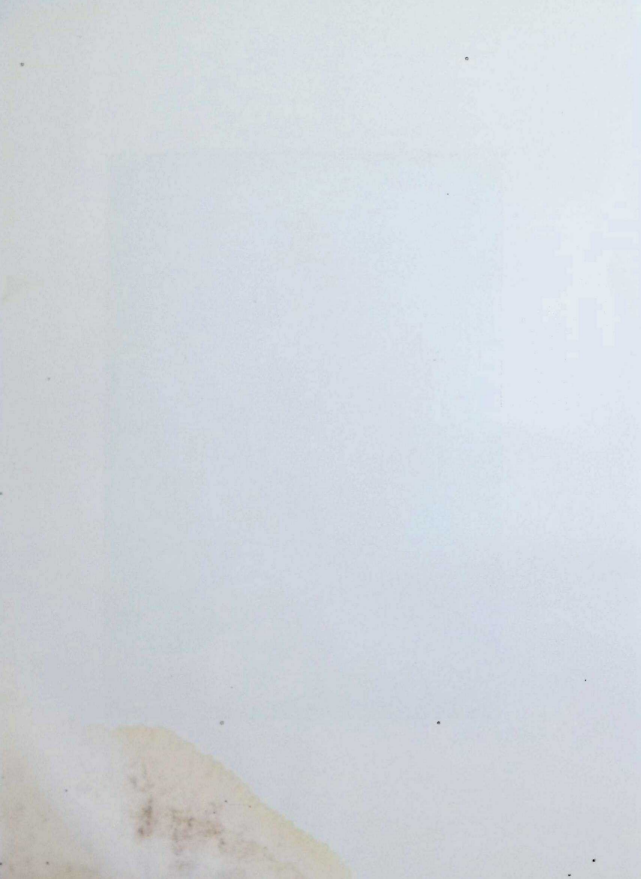
மும்மதம்: உவமையிலாக் கமேஞானமும், உணர்வரிய மெய்ஞ் ஞானமும், திருப்பேருகு சிவஞானமுமாகிய மூன்று மதங்கள். \* ''ஞான மதம்'' என்று உமாபதிசிவம் குறிப்பிக்கின்றது.

சர்ப்பாபரணம்: உதரபந்தம் பாம்பு, அணி பாம்பு, பூனூல் பாம்பு, பாம்பு குண்டலி சக்தியின் வடிவம். மூலாதாரத்தில் குண்டலியே விசாயகர் விளங்கும் இடம். அச்சக்தி சுருண்ட கிலேயிலிருந்து கிமிரின் பாம்பு படம் விரித்து எழுந்து கின்ருற்போல மூலாதாரத்தினின்று சகஸ் தொரம் வரையில் வியாபித்து ஆன்மாவினிடமாகச் சிவம் பிரகாசிக்கச் செய்யும் என்பதைக் குறிப்பதாகும். உந்தியிலும், மார்பிலும், கழுத்திலும், நேற்றியிலும், உச்சியிலும் பாம்பு படம்விரித்து இருப்பது ஆருதார கிலேயில் அங்கங்கே அநுபவிகளுக்குக் கிடைக்கும் குண்டலி தரிசனத்தைக் குறிப் பிடுகிறது.

யான முகம்: விராயகப்பெருமான் யானமுகங்கொண்டமைக்குப் பல காரணங்கள் உள்ளன. யானே விலங்கினங்களுக்குள் மிகப்பெரியது; ஆற்றல்மிக்கது; எதனேயும் வருத்தமின்றியே சுமப்பது; எத்துணேப்பெரிய படையாயினும் அஞ்சாது அழித்து வெற்றிகாணும் பெற்றியுடையது; படைக்கெல்லாம் படையாயிருப்பது: காலம் வருந்துணேயும் காத்திருந்து எதியை அழிக்கும் பண்புடையது; இதனே 'ஒளித்த துப்பு' என்பர் புறு இரற்றில். மும்மதம் உடையது. ஏமுமுழம் உயர்ந்தது. ஐந்துறுப்பு உறத்தாழ்ந்தது. வளசரம், கிரிசரம், நடுசரம் என்ற மூன்று பகுப்புடையது. உணவு கொடுத்து அன்புடன் பாதுகாக்கும் பாகர் தன்காலில் அடிவைத் தால் முடிமேல் வைத்து உயர்த்துவது. அவர்களுக்கு இடுக்கண் வராமல்

<sup>\*</sup> செக்கிழார் புராணம். பா-1.





பாதுகாப்பது. அவர்கள் கட்டவிரும்பிணல் விரும்புமிடத்திற்குச் சங்கிலியை யும் தானே கொண்டுபோய்க் கொடுத்து, அவர்கள் கட்டிலகப்பட்டு சிற்பது. இசைக்கு வயப்படுவது, இத்தின குணங்களும் விராயகருக்கும் உண்டு.

விநாயகர் தனக்குத் தலேவன் தானேயாய், வேறு தலேவனின்றி விளங்குபவர். தேவர்கள் யாருக்குமில்லாத அளவிலாத ஆற்றல் வாய்ந்தவர். இவ்வுலகம் எல்லாவற்றையும் தனது வயிற்றகத்தடக்கி இடையூறு புகுதாமே சுமப்பவர். மாயப்படைகளும் இன்னற்படைகளும் எத்துண திரண்டு வரினும் அடியார்களுக்காக ஒருசேரத்தாக்கி வெற்றிகாணும் வீரகணபதி. கணங்கட்கெல்லாம் பதியாயிருப்பவர். ஆன்மாக்களுக்குப் பக்குவம் வருந்துணேயும் பார்த்திருந்து அவர்கள் பரிபாகந்தெரிந்து வின் திரியை வேரறத்தொலேப்பவர். குண்டலியில் விளங்கி, மூலாதாரம் அதினயுங் கடந்த ஆஞ்ஞை சக்கரம் வரையில் வளர்ந்து, துவாதசாந்தமாகிய ஏழாம் இடத்திலும் உயர்ந்து விளங்குபவர். திருவடி களும், அபய வரத கரங்களும் திரோதானத்தைச் செய்யும் துதிக்கையு மாகிய ஐந்து உறுப்புக்களும் மிக நீண்டு எங்கிருந்தாலும் அன்பரைத் தேடிக்காக்கும் சிறப்பின்யுடையவர். பிரகிருதி தத்துவம், சுத்தவித்தியா தத்துவம், ஈசுவரதத்துவம் என்ற மூன்றிடங்களிலும் விளங்கிப் பிரகிருதி, பரஞானம் என்ற மூன்று நிலேயில் அவரவர்களுக்குத்தகத் தெய்வம், தோற்றம் தருபவர். பூவும் கீருங்கொண்டு பொழுதுவழுவாமல் பூசிக்கும் அன்பர்கள், தோய்ந்த அன்போடு திருவடியைத் தொழுதால் அவர்களேத் தலேயாய இன்பவுலகில் ஏற்றியிருத்துபவர். தன்னுவம், பிறவுயிர்களாலும், தெய்வங்களாலும் துன்பம் வாராமற் பாதுகாப்பவர். தன்ணக் கட்ட அன்பாகிய தொடரைத் தாமே கொடுத்து, அவர்களது உள்ளமேனுங்கூடத் தில், ஊக்கம் என்னுங் கட்டுத்தறியில் கட்டுண்டு நிற்பவர். அவர்கள் அளிக்கும் விணகளும், பசுபோதமுமாகிய உணவையுட்கொண்டு. அவர்கள் காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர்மல்கிக் கூறும் கனிந்த தோத்திரப் பாடலுக்கு வயப்பெற்று அவர்கள் விருப்பப்படி நடப்பவர். இவ்வண்ணம் யானேக்குள்ள குணகலங்கள் அனேத்தும் தமக்கும் இருப்பதாலே யானே முகத்தைக் கொண்டருளினர். அதிலும், தாம், உயர்திணே அஃறிணே யென்ற திணப்பாகுபாடு. ஆண் பெண் என்ற பாற்பாகுபாடு இவற்றைக் கடந்து விளங்கும் நிலயைத்தெரிவிக்க ஒற்றைக்கொம்பும் யானமுகமும் தேவ உடலும் கொண்டு தகழ்கிருர்.

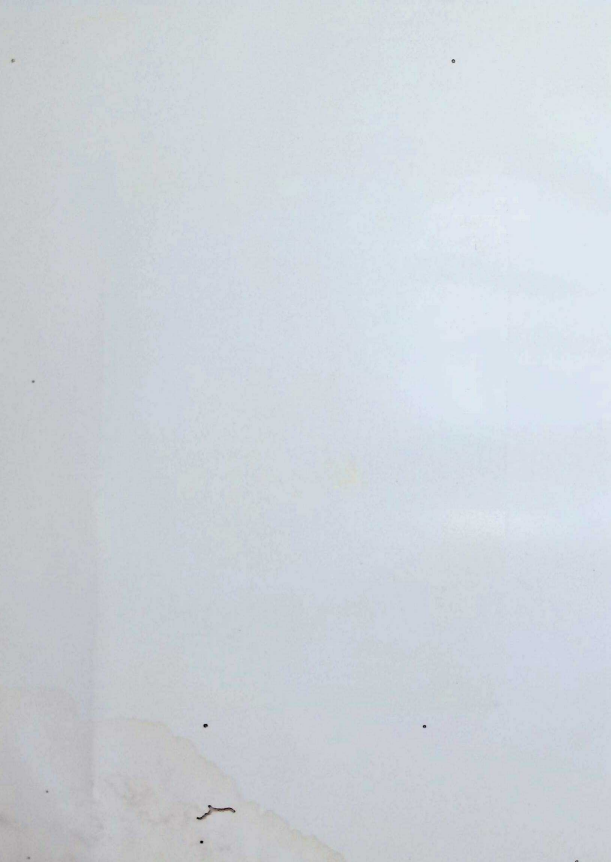
கச்சினர்க்கினியர், யானே நாதத்திற்ருேன்றியது என்பர். இதனுைம் விசாயகர் பரசாதவடிவினராதலாலும் யானேமுகத்தோராயினர் என்னலாம், அதுவும் கண்டு இணேத்துச் சிக்தித்தற்குரியது.

மேலும் தெய்வ வணக்கம் ஈமது நாட்டில் பிள்ளேமைப்பருவத் இலேயே பிள்ளேயார் வணக்கத்திலிருந்துதான் தோன்றுகின்றது என்று முன்னர்க் கூறினும். குழந்தைகளுக்கு யானேயைப் பார்ப்பதில் தனி ஆவல், அதிலும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல; பலகாலும் பார்க்க ஆசை. வீராயகரையும் ஒருமுறை இருமுறையல்ல; பலகாலும் பார்க்க நமக்கு விருப்பம் உளதாகும். யான்யின் உருவம் பார்த்தால் மனத்தைவிட்டகலாது. அதுபோலவே விநாயகரை ஒருமுறை வணங்கிறைபோதும், உருவம் சேஞ்சைவிட்டு அகலாது. இத்துணே ஏதுக்களால் விநாயகர் யானேயின் முகத்தை ஏற்றுர் என்பது அறிந்து இன்புறற்குரியது.

> வாழைக் கவிபல வின்கவி மாங்கவி தாஞ்சிறந்த கூழைச் சுருள்குழை அப்பம்எள் ஞண்டைஎல் லாந்துறுத்தும் பேழைப் பெருவயிற் நேடும் புகுந்தென் உளம்பிரியான் வேழுத் திருமுகத் துச்சேக்கர் மேவி விநாயகனே.

> > —கபிலதேவநாயனர்.





# கணபதி பழமையானவர்

-00;0;00-

#### தொன்மை:

கடவுள் தொன்மையானவர்தாம் என்ற ஆராய்ச்சி அறிவுலகிற்குப் பெருக்கைப்பையே விளேவிப்பதாகும். அறிவுலகில், அறிவு என்றும் உள்ளது என்பதில் எள்ளனவும் ஐயமிருக்கமுடியாது. அதுபோலவே அறிவுருவின ராகிய கடவுளும் என்றும் உள்ளவர் என்பதில் ஐயமிருக்கவேண்டியதில்லே. ஆறல் அவர் உருமேனிதாங்கியகில் ஒரு காலத்தை ஒட்டியே எழுக்த தாகலின் அந்தக்காலம் எது என்ற ஆராய்ச்சியை இக்காலத்தவர் மேற் கொள்ளுகின்றனர். அவர் கொள்ளும் திருமேனி அவர் திருவுள்ளக் குறிப்பால், அவர் விரும்பியவண்ணம் எய்தப்பேறுவது ஆதலின் அவர் எந்தக்காலத்தில் கினத்தார்? எவ்வடிவங் கொண்டார்? என்பதைச் சொல்ல இயலாது. ஆனுலும் சாத்திர தோத்திரங்களில், இதிகாச புராணங்களில் இலக்கியங்களில் கடவுளர்கொண்ட திருவுருவப் பெயர்கள் - அமைப்புக்கள் எங்ஙனம் கூறப்பேற்றுள்ளன என்பவற்றைக்கொண்டு ஒருவாறு கால ஏணியில் அடிவைத்து ஏறிப்பார்த்தால் அவ்வேணிப்படி துணேசெய்யும் வரை சென்று பார்க்கலாம்.

வேதகால வழக்கு: வேதத்தில் பிள்ளேயாரைப்பற்றிய வெளிப் படையான குறிப்பு ஒன்றுமில்லே. ஆனுலும் 'கணபடு' என்ற சொல்லாட்டு ரிக் வேதத்திற் காணப்படுகிறது; <sup>1</sup> வேதத்தில் பெயர் கூறப்பட்டுள்ளதே தவிர அது இன்னரை - இன்ன இன்ன உருவ அமைப்புடையாரைக் குறிக்கும் எனக் கூறப்படவில்லேயாதலால் தேவகணங்களுக்கு எல்லாம் தலேவகைய இந்திரணயும் குறிப்பதாகலாம் என்பர் ஹீராஸ் பாதிரியார். <sup>2</sup> தேவர்கள் அனேவரும் அடைமொழியின்றிக் 'கணம்' என்ற பெயரால் அழைக்கப்பெறுவதில்லே. ஆனுல் தேவர்களுக்குள் பதினெட்டுவகையான கணங்கள் உண்டு. இதனப் "பதினெஸ்கணனும் ஏத்தவும் பெறுமே" என்ற புறாறாற்றுக் காப்புச் செய்யுள் கொண்டும் துணியலாம். ஆயினும்

<sup>1</sup> மணாநால தால மணவை கில

<sup>- 3 5</sup> i Canpi, II, 23.

<sup>2 &</sup>quot;In the same way Indra is also called Ganapathi among the Ganesa." Tamil Culture Vol. III No. 2. Page 172.

இந்துன் கணபதி என்ற பெயரால் வழங்கப்பெறுவதில்லே. ஆதலால் வேறு யாரைபோ குறிக்கும் பெயராதல் வேண்டும். இங்ஙனமே ஐதரேயபிராம ணத்தில், கணபதி பீரமா, பிரமணஸ்பதி, பிருஹஸ்பதி என்று பண்டைய தத்துவ நூல்களிற் குறிக்கப்பெறுகின்ருர்' என்று கூறப்பெற்றுள்ளது; கணங்களேக் குறிக்கும் சொற்கள் இதே எண்ணத்தில் நன்கு தொகுக்கப் பேற்றள்ளன. கணங்களுக்குத் தலேவர் கணபதி; இவர் 'பிரமண : கிபதி' என்றம் அழைக்கப்பெறுவார்; இவ்வழக்கு நானாவட்டத்தில் அறிவின் தலேவருக்கும் ஆயிற்று: இவரே பிரமம், இவரே வேதம் என்று கூறுவதாக கோபிகாதராவ் அவர்கள் குறித்துள்ளார்கள். 1

இவை பிர**மா முதலிய ஏனேய** தெய்வங்களேயும் குறிக்கும் பெயராத <mark>லால் பிள்ளேயாருக்கே பொருக்குவதாகாது என்பர் ஹீராஸ். <sup>2</sup></mark>

தைத்திய ஆரண்யகத்தில் இறைவனேத் "தந்தின்" என்று அழைக் கேன்றது. இதற்குத் தந்தத்தையுடையவர் என்பதே பொருள், ஆகவே இச்சோல் பிள்ளேயாரைக் குறிப்பதே என்று துணியலாம். கணபதி காயத் தியிலும் "தத்தோ தத்தித் பிரசோதயாத்" என்று 'தந்திக்' என்ற பெயர் குறிப்பிடப் பெற்றுள்ளமை 3 இக்கருத்தை வலியுறுப்பதாகும். இப் பெயரும் எனேய கடவுளரைக் குறிப்பதாகும். ஆதலின் பிள்ளேயாரையே குறிக்கும் பெயரன்று என்பர் ஹீராஸ். கொம்புள்ள கடவுள் வேறு இன்மையின் அவரையே குறிக்கும் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது.

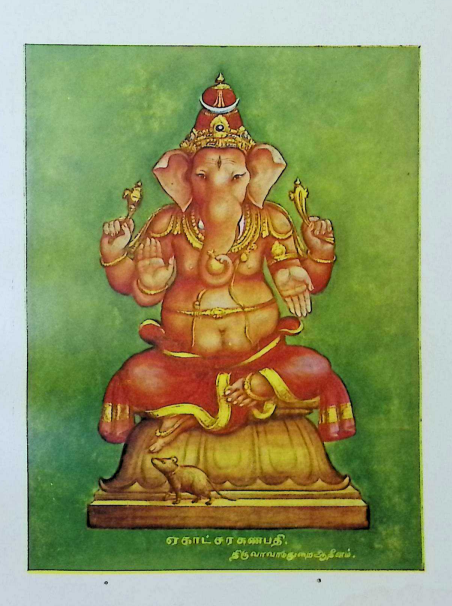
யாக்ளுவல்கிய ஸ்மிருதி, தேவர்களின் முறைகளேப் பேசுகிறது. அதில் யானேமுகத்தோடு ஒரு கடவுள் இருந்ததாகச் சொல்லவில்லே,

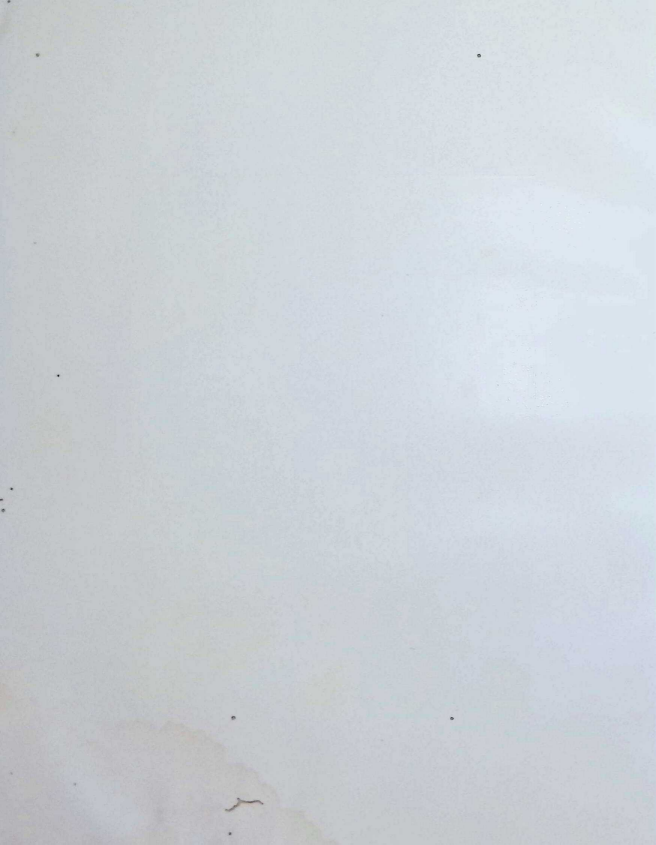
வேதங்களில் விதிக்கப்பெற்றவைகளேச் செயல்முறையிற் கை<mark>யாளும்</mark> முறைகளேக் காண்பிப்பன கல்ப சூத்திரங்கள். அவற்றில் ஒன்று மானவ

<sup>1</sup> In the earliest known reference to him, in the AITAREYA - BRAHMANA, 1-21. Ganapathi is identified with BRAHMA, BRAHMANASPATI or BRIHASPATI "The art of writing was usefully employed" says MUIR, "in the early ages of philosophy. Lists of words apparently submitting to a general principle of classification, or having the same sense, were drawn up. These lists formed GANAS which were appreciated. Ganapathi, the lord of the GANAS, was the name of Brahmana-pati. It was gradually recognised as knowledge itself. It was Brahma. It was the VEDA. (Elements of Hindu Iconography - Page 45.)

<sup>2</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2. Page 178.

s sing Custin als Constant Ar Bay Linds. & Const 8.





கிருஹ்யசூத்ரம். இது யஜுர்வேதத் தொடர்புடையது. இதில் நான்கு விநாயகர்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளனர். அவர்கள் சாலகடங்கர், கூஷ் மாண்டராஜ புத்திரர், உஸ்மிதர், தேவயஜனர் என்பவர்கள்.

#### புராணங்களில் :

பிரமகைவர்த்தபுராணத்தில் விகாயகர் கிருஷ்ணனுடைய அவதாரம் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. வராக புராணம், வாமனம், மகாஸ்காக்கம் அக்னிபுராணம், பத்மபுராணம், கருடபுராணம் இவைகளில் விகாயகர் அவதார வரலாறு விரிவாகக் கூறப்பேற்றுள்ளது. இந்தப் புராணங்கள் யாவும் கி, பி, 11-ம் நூற்ருண்டுக்கு முந்தியவை என்பது வடமொழி இலக்கிய வரலாற்று நூலாசிரியர்கள் துணிபு.

மனு, தாமியற்றிய ஸ்மிருதியீல், சிவீனப் பிராமணர்கள் வழிபட்ட காலத்தில் அதாவது கி. பி. 6-ம் நூற்ருண்டுவரை கல்வியறிவில்லாத சூத்திரர்கள் கணபதியைத் தெய்வமாகக் கொண்டாடிஞர்கள் என்று Miss. Gatty கூறுகிருர். 1

வியாசர் மகாபாரதம் இயற்றிய காலத்தில் விநாயகர் எழுதினர் என்பது வரலாறு. விநாயகர் எழுதிய பாரதம் எண்ணுபிரத்து என்றூ று சுலோகங்களேக் கொண்டது. <sup>2</sup> வியாசர் விநாயகரை எழுத்தாளகை வரும் வண்ணம் வேண்டிக்கொண்டார். விநாயகர் அவருடைய ஆசையை எண்ணிப்பார்த்து 'வியாஸரே! நீர் விரும்பியவண்ணம் நாம் எழுத்தாளகுக வருவோம், ஆனல் என்கை ஓயாதவண்ணம் நீர் சொல்லிக்கொண்டே வருதல்வேண்டும்' என்ருர், வியாஸர் அவ்வண்ணமேயாகுக என்றனர். பொருணிறைந்ததும், ஆழ்ந்துணரக் கூடியதுமான செய்யுட்களே யாத்தனர். அவையே 8800 சுலோகங்கள் என்றும் வரலாறுகூறுகிறது பாரதம். இதனல் வியாஸர்காலத்து விநாயகர் இருந்தமை புலனும். வியாசர் பாரதகாலத்துக் கதையுறுப்பினருள் ஒருவராகவும் இருந்தனர் என்பது ஆதிபர்வவரலாறு களால் அறியக்கிடப்பது ஒன்று. பாணிவிய வியாகரணம் மகாபாரதம்,

<sup>1</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2. Page. 179.

யுதிஷ்டிரர், விதுர் என்ற சொற்களே எடுத்தான்டு இலக்கணமும் கூறுகின்றது. ஆச்வலாயன கிருஹ்யசூத்திரம் வைசம்பாயனரைப் பாரத தர்மாசாரியர் என்று குறிப்பிடுகிறது. வைசம்பாயனரே ஜனமேஐயனுக்குப் பாரதக் கதையைச் சொன்னதாக வரலாறு தொடங்குகிறது. வியாஸர் பாரதம் கடைபெற்ற காலத்திலேயே இருந்தவர்; பாணினிபோன்ற முனிவர் கட்கெல்லாம் முந்தியவர் என்பது தெளிவாயிற்று. இந்த வியாஸருடைய வழிபடுதெய்வம் விநாயகர். முரஞ்சியூர் முடிநாகராயர்செய்த புறப்பாட்டு, பேருஞ்சோற்றுதியஞ் சேரலாதன் பாரதப்போரில் இருதிறத்தாருக்கும் பேருஞ்சோற்றுகியஞ் சேரலாதன் பாரதப்போரில் இருதிறத்தாருக்கும் பேருஞ்சோற்ட்டான் என்று தெரிவிக்கிறது. இச்சேரலாதன் காலம் கி. மு. 5-ம் நூற்முன்டு. ஆதலால் விநாயகர் அக்கால மக்கனாலேயே அறியப்பேற்ற தெய்வம் என்பது தெளிவு.

#### தமிழ் நூல்களில்:

சங்ககால இலக்கியங்களில், விராயகரைப்பற்றிய பேச்சே இல்லே. உரைத்தந்தையின் ஒருவராகிய இளம்பூரணர் தொல்காப்பியச் செய்யுளிய லுரையில், "தன்தோள் நான்கில்" என்ற அகவலே எடுத்தாளுகின்ருர். அடுத்துப் பேராசிரியரும் நச்சிருர்க்கினியரும் செய்யுளியல் 149-ம் சூத்திர வுரையில் "தடந்தாட்கொத்த" என்றசெய்யுளே எடுத்துக்காட்டுகிருர்கள். இது கூத்தாடும் விநாயகரைக் குறிப்பதாகும். 'எண்ணிய எண்ணியாங்கு' என்ற செய்யுள் முத்தொள்ளாயிரக் காப்புச் செய்யுளாகக் கருதப்பெற்று வந்தது. "மதிபாய் சடைமுடித்து" என்ற வெண்பா தொல்காப்பியவுரை யிலும், தமிழ்நாவலர் சரிதையிலும் வந்துள்ளது: ஞானுமிர்த முகப்பிலும் இருக்கிறது. "மானமருங்கண்ணுள்" "அம்போற் பணேமுடித்து" என்ற இருவண்பாக்களும் தண்டியலங்காரப் பழையவுரையில் மேற்கோளாக அளப்பெற்றுள்ளன. "தேனக்கலர் கொன்றை" என்ற செய்யுள் வீரசோழியஅலங்காரப்படல உரைமேற்கோள். 'நடையூறு சொன்மடந்தை' என்பது புறப்பொருள்வென்பாமாலேக் காப்புச்செய்யுள். "தந்திமுகத்து என்பது புறப்பொருள்வென்பாமாலேக் காப்புச்செய்யுள். "தந்திமுகத்து

<sup>1 &</sup>quot;தன்தோன் நான்மெல் ஒன்றுகைம் மிகூஉம் களிறுவளர் பெருங்கா டாயினும் ஒளிபெரிது சிறந்தன் றனியவென் னெஞ்சே"

<sup>2 &</sup>quot; தடந்தாட் கோத்த தமனியச் சிலம்பு படந்தாழ் கச்சைப் பாம்போடு மினிர வென்குடு நிருத்தாதை வியந்தகை அடிகோட்ட நீன்குடு மழகனிற்றை நின்னரோ வீண்லிலரே."

எந்தை '' என்பது சேந்தன் திவாகரக் காப்பு. எடுத்துக்காட்டப்பெற்ற வற்றுள் பேராசிரியர் கி. பி. 1118-1132 வரை இருந்தவர். ஒட்டக்கூத்தர் உலா அரங்கேற்றியபோது பேராசிரியர் பட்டோலே வாசித்தார். இவரைப் பாதுகாத்தவன் நுளம்பன் விக்கிரமன், இவன்காலம் 1118-1132 வரை ஆதலால் பேராசிரியர்காலமும் அது என்று துணிவர் வரலாற்ருசிரியர்கள். நச்சினூர்க்கினியர் 12-ம் நூற்ருண்டினர். சேந்தன் மிகப்பழைமையானவர். நன் னூலார் · பிங்கல முதலா நல்லோருரிச்சொலின் நயந்தனர் கொளினே '' எடுத்துக்காட்டுகிருர். **நன்** னூலார் சீயகங்கன் காலத்தவர். சீயகங்கன் கி. பி. 12-ம் நூற்ருண்டு பிற்பகுதியில் 1180-ல் வாழ்ந்தவன். இந்தப் பிங்கலந்தையின் முதனூல் திவாகரம் 1 ஆதலால் சற்றேறக்குறைய 9-ம் நூற்ருண்டிற்கு மேலதாகலாம். இங்ஙனம் 12-ம் நூற்ருண்டு முதல் கி. பி. 9-ம் நூற்ருண்டுவரை உள்ள நூல்களில் விநாயக வணக்கச் செய்யுட்கள் பரவியுள்ளன,

பரகேசரியான முதற்பராந்தகன் ஆட்சி 13-ம் யாண்டில் பழுவேட் டரையனை சுந்தரச்சோழன் அநுமதிபெற்று நாவலூருடையான் கண்டன் என்பான் கணபதிப் படிமத்தைச் செய்வித்து, பமுவூர் அகத்தீசர் கோயிலுக்கு அளித்தான் என்ற செய்தி சோழீஸ்வரர்கோயில் தெற்குப் பிரகாரத்துச்சுவரிலுள்ள கல்வெட்டால் அறியப்பெறுகின்றது. இதிற் கண்ட அரசன் கி. பி. 907 முதல் 953 வரையில் அரசாண்டவன். 2

### ஆய்வும் - ஐயமும் - சான்றுகளும் :

இவ்வண்ணம் தமிழ் நூல்களிலும் கல்வெட்டி லுமாக ஏழாம் நூற்ருண்டிற்குமேல் ஏறிப்பார்க்க இயலாதவண்ணம் இருப்பதால் விகாயகர் 7-ம் நூற்ருண்டில் நரசிங்கவர்ம பல்லவனேடு சேணத்தலேவராகச் சென்று, வாதாபிப்போரில், புலிகேசியை வென்றுவக்த சிறுத்தொண்டராலேயே தென்தமிழ் நாட்டு வியாபகத்தைப் பெற்ருர் என்ற முடிவு ஏற்படுவ தாயிற்று, கணபதி என்ற பெயரும் தென்னுட்டில் 'கணபதிச்சரம்' என்ற கோயிற் பெயரோடு இணேத்தே முதலிற் கேட்கப் பெறுகின்றது. கணபதிச்சரம் சிறுத்தொண்டர் கட்டிய கோயில், அதில் விநாயகரை முதன்முதல்

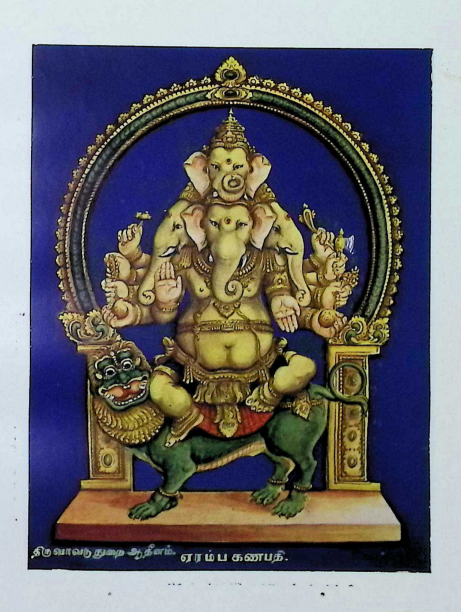
பேங்கதிர் வரத்திற்ருேன்றும் திவாகரர் சிறப்பின் மிக்க பிங்கலர் உரைநூற் பாவில் பேணினர் செய்தார் சூடாமணி ''--சிறப்புப்பாயிரம் பா. 3
 A. R. 381/1924.

வைத்திருக்கவேண்டும், (அவர் அன்புடன் கொணர்ந்த புதுத்தெய்வத் தருவுரு வீராயகர்,) ஆதலால் அதன் பெயரோடி இனத்துத் திருக்கோயி லுக்குப் பெயர் குட்டிருர். மாராட்டிர மக்களாலேயே பெரிதும் போற்றப் பேறும் வீராயகர் இங்குக் குடியேறி. அரசமரம் ஆலமரம் இலந்தைமரம் வன்னிமரம் இவற்றின் அடியிலும். ஆற்றங்கரை குளத்தங்கரை தெருக் கோடி கோயிலின் முகப்பு ஏன் வீட்டு மாடங்களிலுங்கூட விளங்கத் தோடங்கினர். இதனேப்பற்றிய சில ஐயங்கள் எழுகின்றன. அவற்றையும் சண்டு எழுதுதல் ஆய்வாளர்க்கு மேலுங்கிளர்ச்சியை விளேவித்து வளர்ச் சிக்கு வழிசெய்யும் என்று எண்ணுகிறேன். அவையாவன:-

- 1. சேக்கிழார் சிறுத்தொண்டர் கொணர்ந்த பொருள்களில் ஒன்றுகப் பிள்ளேயாரைக் குறியாமை.
- 2. சிறுத்தொண்டர் காலத்துக்கு முந்திய இலக்கியம் கல்லாடமாயின் அதில் விராயக வணக்கம் காணப்படுகிறதே ?
- 3. முந்திய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாத காரணம்.
- 4. சங்க நூல்களில் இல்லாமையால் பிற்காலத்தது எனலாமா ?
- 5. பிள்ளேயார் உருவஅமைப்பு தமிழர்க்கே தனிச்சொந்தம்.
- 6. கணபதீச்சரம் சிறுத்தொண்டர் திருப்பணியா?
- 7. திருச்செங்காட்டங்குடிக்குப் போகுமுன்பே ஞானசம்பந்தர் தேவாரத்தில் கணபதி வரலாறு காணப்படுகிறதா?

என்பனவாம். இவற்றை முறைபே எடுத்து ஆராய்வோம்.

1. திருவாரூர், திருச்செங்காட்டங்குடி முதலிய இடங்களில் உள்ள விளயகர் வாதாபி விளயகர் என்றழைக்கப் பெறுகிரூர். சிறுத் தோண்டர் கொணர்ந்தமையாலேயே இப்பேயர் வழங்குவதாயிற்று என்பது அறிஞர் கொள்கை. முதல் அமைச்சராக இருந்து அறியவேண்டுவன அறிந்து, ஆய்ந்து, அருளோடு கலந்து அடியார் வரலாறு எழுதிய சேக்கிழார் பேருமான் - எதனேயும் சிறந்த ஆதாரங்கண்டன்றி உரையாத ஆசிரியர் சேக்கிழார். வாதாபிப் போரில் வென்று சிறுத்தொண்டர் கொணர்ந்த போருள்களுக்கு ஒரு பட்டியல் தருகின்ருர். அதில் விநாயகர் பெயர்





குறிக்கப் பெறவில்லே. <sup>1</sup> சிறுத்தொண்டர் தன்னுயிரினும் மேலாக மதித்து வழிபடுதெய்வமாகக் கொணர்ந்த விநாயகரைவிட்டுவிட்டு, மணியையும், போன்பேயும், யானேயையும் குதிரையையும்மட்டும் விரித்துரைப்பாரா? என்பது ஆழ்ந்து சிந்தித்தற்கு உரியது. வென்ற அரசன் தோற்ற நாட்டி விருந்து தெய்வத் திருவுருவங்களேக் கொண்டுவருவது வழக்கம். விஜய ராசேந்திரன் கல்யாணிநகரை வென்றபோது துவாரபாலகர் திருவுரு வத்தைக் கொணர்ந்த செய்தியைக் கல்வெட்டுத் தெரிவிக்கின்றது. அதைப் போலவே விநாயகரையும் கொணர்ந்திருந்தால் உண்மைவரலாறு கூறவந்த சேக்கிழார் இச்சிறந்த நிகழ்ச்சியைச் சொல்லாமல்விட நியாயம் இல்லே. மேலும் விஐயராசேந்திரன் துவாரபாலகரைக் கொண்டு வருவதற்கு முன்பு துவாரபாலகர் இங்கு இல்லே என்பதும் முடிவு ஆகாது.

2. கல்லாடம், திருக்கோவையாரிற் சிறந்த நூறு செய்யுட்களின் யமைத்து ஆக்கப்பெற்ற நூறு அகவற்பாக்களேயுடையது. கருத்தை இந்நூல் எழுந்த காலம் கி. பி. 5-ம் நூற்ருண்டின் இறுதி அல்லது 6-ம் நூற்ருண்டின் துவக்கம் என்பதைப் பல தடை விடைகளேக்கொண்டு மறைடிலேயடிகள் நிறுவியுள்ளார்கள். 2 கல்லாடத்தில் கணப்தி வணக்கச் செய்யுள் காணப்படுகின்றது. ஆதலால் கணபதி 6-ம் நூற்ருண்டின் துவக்கம் வரையில் அறியுந்தெய்வமாயினர். கல்லாடத்து 'எட்டெட்டு இயற்றிய கட்டமர் சடையேர்ன்' 3 नन அறபத்துநான்கு திருவின யாடல்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளன; அவற்றுள் சமணர் கழுவேறிய திருவினபாட லும் காணப்பெறுவதால் சம்பந்தர் காலமாகிய நூற்ருண்டிற்குப் பீந்தியதே கல்லாடம் என்பர் சிலர். மறைமலேயடிகளார், திருவினேயாடல் இறைவன் திருவினேயாடலேக் கூறவந்த நூல்; அடியார்கள் அற்புதச்செயலேயும் இறைவன் திருவிளேயாடலாகக் கூறக் காரணம் இல்லே: ஆதலால் வேறு இறைவன் திருவினேயாடலே ஒன்று அமைந்திருக்கவேண்டும்; அது எப்படியோ நமுவிப்போயிற்று என மறுத்துக் கல்லாடம் 5 அல்லது 6-ம் நூற்ருண்டினதே என்பார்கள். 4

**– சிறுத்தொண்டர் புராணம். பா - 6.** 

<sup>1 &</sup>quot; பன்மணியும் நிதிக்குவையும் பகட்டி னமும் பரித்தொகையும் இன்னனஎண் ணிலகவர்ந்தே இகலரசன் முன்கொணர்ந்தார்"

<sup>2 &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்'. பக்கம் 700.

<sup>3</sup> கல்லாடம். பா. 1.

<sup>4 &#</sup>x27;மாணிக்கவாசகர் காலம்'. பிற்சேர்க்கை. பக்கம், 13.

இவற்றைக்கொண்டு விநாயகரைக் கால ஏணியில் 5-ம் நூற்ருண்டின் இறுதிவரையில் எடுத்துச் செல்லலாம்.

- 3. கல்வெட்டுக்கள் அசோகர் காலத்து, அருமையாக நீதியும் போதீன்யும் அறிவிக்கத் தோன்றியன; பீன்னர், பல்லவர் காலத்துப் புகழ் காக்குந்துணேயாகப் பரவின; பீன்னர், ஆட்சி முறைகள் சிதறுண்ட காலத்து அறக்கட்டளேகளும், அரசர் வரலாறுகளும் பாதுகாக்கத் தூணேசெய்தன; இவையே கல்வெட்டுத் தோன்றிய காரணங்கள் என மறைமல்யடிகளார் வகுத்தனர். \* முற்காலச் சோழமன்னர் பெயர்கள் அக் கல்வெட்டிற் காணப்படுகின்றனவா? இல்லேயே! அதுகொண்டு அந்த அரசர் களேயே இல்லேயேன்று சொல்லிவிடலாமா? அதுபோலவே கணபதியின் பெயர்கள் முந்திய கல்வெட்டுக்களில் இல்லாமையால் இல்லேயென்று கூறவும் முடியாது.
- 4. தொல்காப்பியத்தில் திணக்கடவுளர் பெயர்களே 'மாயோன்மேய' என்ற சுத்திரம் விதிக்கின்றது. பலராமன் பெயர்கூடச் சங்க இலக்கியங்களில் வருகின்றது. அங்ஙனமிருக்க 'நுதல்விழி நாட்டத்திறை' முதலிய குறிப்புப்பேயரான் உணர்த்தும் சங்கநூல்கள், சிறப்புப்பெயரான 'சிவன்' என்ற பெயராற் காட்டவில்லே. அதனுல் சிவனில்லயென்று சொல்லிவிட முடியுமா? அதுபோலவே சங்க இலக்கியங்களிலும் விநாயகரைப்பற்றிய குறிப்பேனும், பெயரேனும் வராமையால் இல்லயென்று கூற இயலாது என்பது ஊன்றி ஆராயத்தக்கது. மணிமேகலேயில் "கரகங் கவிழ்த்த காவிரிப்பாவை" என்ற ஒரு அடி காணப்பேறுகின்றது. இதிலடங்கியுள்ள வரலாறு விநாயகர் காகவடிவங்கொண்டு கமண்டலத்தைக் கவிழ்த்ததே யன்றி வேறு எதனேக் கூற இயலும்? இதனைவும் கணபதி சங்க இலக்கியத் திலும் இடம்பெறுகின்ருர்.
- 5. பிள்ளேயார் முகத்தோற்றம் பிரணவவடி வம் என்பது முன்னரே துணியப்பெற்றது. தமிழ் ஓங்காரமே பிள்ளேயார் வடிவிற்கு முழுதும் ஓத்துள்ளது. வேற்றுமொழி ஓங்காரங்கள் ஒன்றும் இதற்கு ஒத்ததாக இல்லேயேன்பது துணிவு. ஆதலால் எழுத்திற்கே முந்தியதாயும், அவற்றின் நக்தையாயும், ஒலியுலகப் படைப்பிற்கு மூலமாயும் உள்ள பிரணவமும், அதன் வரிவடிவாகிய 'ஓம்' என்பதும், அதன் உருவாகிய முதற்றெய்வத்

<sup>\* &#</sup>x27;மாணிக்களாகர் காலம்'. பிற்சேர்க்கை. பக்கம். 648.

தோற்றமும் மிக மிகத் தொன்மையானவை என்பதில் ஐயம் உண்டோ? அங்ஙனமாகப் பிள் ஃாயாரை வேற்றுஙிலக் கடவுளாகக் கொள்ளுவான் ஏன்?

- 6. கணபதீச்சரம்பற்றிய குறிப்புக்கள்:- இருச்செங்காட்டங்குடியில் முதலாம் இராஜராஜன் காலத்திய கல்வெட்டுக்கள்தாம் பழைமையானவை. அங்குள்ள கல்வெட்டுக்களுள் ஒன்ருவது கணபதீச்சரங் கட்டியவர் சிறுத்தொண்டர் என்ற குறிப்பையுங் காட்டவில்லே, சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக்கொள்ள செங்காட்டங்குடி சென்று வழிபட்ட ரிகழ்ச்சியை அமைத்துப் பாடிய திருஞானசம்பந்த சுவாமிகளும் 'சிறுத்தொண்டர் கட்டிய கோயில்; அதனுல் அவர் வேண்டினர்; நான்சென்று வழிபட்டேன்' என்ற பொருள்படக் கூறவில்லேயென்பதை,
  - "போடி நுகருஞ் சிறுத்தொண்டர்க் கருள்செய்யும் பொருட்டாகக் கடிநகராய் வீற்றிருந்தான் கணபதீச் சரத்தானே"
  - " செந்தன்பூம் புனல்பரந்த செங்காட்டங் குடிமேய வெந்தநீ றணிமார்பின் சிறுத்தொண்டன் அவன்வேண்ட அந்தண்பூங் கலிக்காழி யடிகளேயே யடிபரவும் சந்தங்கோள் சம்பந்தன் தமிழுரைப்போர் தக்கோரே"

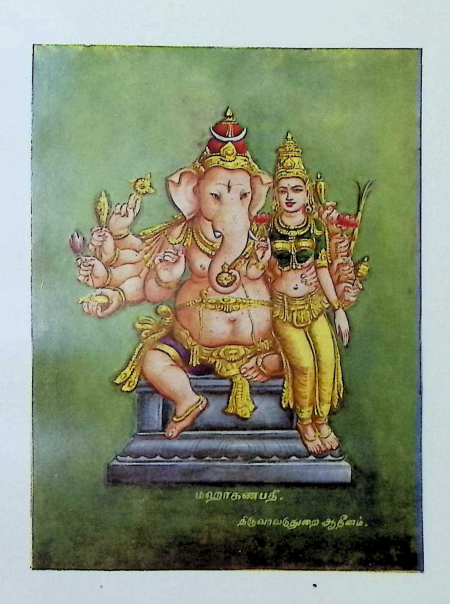
என்ற திருப்பாடல்கள் நன்கு விளக்கும்.

் சிறுத்தொண்டர் வேண்டிக் கொண்டதாலேயே திருஞான சம்பந்தர் திருச்செங்காட்டங்குடிக்கு வந்துசேர்ந்தார்; அவர் அப்படி அழைத்து வருவதற்குக் காரணம் தான்கட்டிய கோயிலாக இருப்பதாலேயே தேவாரங்களுக்கு உரைகாணும் வகையில், அருள்வழிகின்று என்பர் சிலர். செய்யுள் இயற்றிய சேக்கிழார்பெருமாணத் துணக்கொள்வது மிகப் பொருத்தமாகும். சிறுத்தொண்டர் புராணத்தில் சேக்கிழார்பெருமான், ்மருகல் நகரில்வந்து வலிய பாசம் செற்றபுகழ்ச் சிறுத்தொண்டர்வேண்ட, மீண்டுஞ் செங்காட்டங்குடிக்குப் போகத் திருவுளம்பற்றித் திருமருகல் கோயிலுக்கு எழுந்தருளினூர்; அங்கே செங்காட்டங்குடிக் காட்சியைக் கண்டார்; புதிகம் பாடினர்; சிறுத்தொண்டர் வேண்டுகோளின் வண்ணம் செங்காட்டங்குடி சென்றடைந்தார்' என்று விளக்கியருளினர்கள். இந்தச் செங்காட்டங்குடி யாத்திரை திருஞானசம்பந்தப்பெருமானுடைய இரண் டாவது யாத்திரையாகும். முதல் வழிபாடு, நாகை கீழ்வேளூர் முதலான

தலங்கள் வழிபட்டுக்கோண்டு, செங்காட்டங்குடிக்கு அருகில் எழுந்தருளு வதைக் கேள்வியுற்ற சிறுத்தொண்டர், புறநகர்க்குச் சென்று எல்லா மரியதைகளுடனும் வரவேற்று வந்தார்; சம்பந்தப்பேருமான் நேரே கணபதிச்சரத்திற்கு எழுந்தருளினர் என்றே விளங்கச் சித்திரித்துள்ளார்கள். ஆகவே சிறுத்தோண்டர் வரவேற்கவந்த முதன்முறையிலேயே கணபதிச்சரம் என்ற பெயர் முன்னரே இருந்த தாகவும் ஊகிக்க இடந்தருகின்றது. முதன்முறை செங்காட்டங்குடியை வழிபட்ட பின்ளேயார் அடுத்துத் திருமருகலே யடைந்தார்; அங்கிருந்தும் சிறுத்தொண்டர் மீளவும் அழைத்துவந்தார் என்பனவே அவர்கள் காட்டும் வரலாற்றுப்போக்கு. இவற்றைக்கொண்டு ஆராயின், சிறுத்தொண்டர் வேறெந்த அடியாரும் செய்ய இபலாத பெருந்தொண்டிரீனச் செய்தமையால் அதினக் குறிப்பாக உணர்த்தத் திருவுனம்பற்றிய பின்னேயார் 'கணபதிச் சரத்தான் சிறுத்தொண்டர்க்கு அருள்வழிங்கும் பொருட்டாகக் கடிநகராய் விற்றிருந்தார்' என்கின்றுரேயன்றிக் கோயில்கட்டிய கிகழ்ச்சியை அறிவிப்பதாகுமா என்பது ஊன்றி ஆராய்தற்குரியது.

்செந்தன்பூம்' என்ற திருப்பாடலில், 'சிறுத்தொண்டன் வேண்ட காழியடிகளேயே அடிபரவும் சம்பந்தன்' என்று தன்னேக் குறிப்படுவது ஒருபோதும் 'அவர் கட்டிய கோயில்' என்ற பொருளேத் தருவதாகாது. மீண்டும் வந்து வழிபடவேண்டும் என்று சிறுத்தொண்டர் வேண்டினர்; தான் அங்கு சென்று கண்டகாட்சி காழிக்காட்சி; காழிக்காட்சியாவது அடியாராகிய சங்கமத் திருமேனி கோண்டு பைரவக் கோலத்துடன் சிறுத்தொண்டர் பெருந்தொண்டை நாடறியச் செய்த உத்திராபதியார் காட்சி என்று குறிப்பிடுகின்றுரேயன்றி வேறன்று.

சேக்கிழார், சிறுத்தொண்டர்புராணத்து முதலிலேயே, 'வாதாபியில் வன்று வந்த சிறுத்தொண்டரின் பெருமையையுணர்ந்து அரசன் விடுதி யளிக்கிருன்; அவர் சேங்காட்டங்குடி வந்து கணபத்ச்சரத்தை வணங்கி வதிகன்குர் என்ற அளவிற்குன் அறிவிக்கின்குர்கள். திருக்கோயிற் பணியைச் செய்திருப்பின் ஒருபோதும் குறியாதுவிடமாட்டார்கள் என்பது துணிவு, அப்பர்க்டுகாயில் அறிவிக்கும்போது செங்கணுன் செய்தகோயில் என்று அறிவிக்கின்றவர்களா செயற்கருஞ்செய்கைசெய்த சிறுத்தொண்டர் சேய்பணியை மறைப்பார்கள். ஆதலால் சிறுத்தொண்டருக்கு முன்பே யுள்ள தோன்மையான ஆலயம் கணபதேச்சரம் என்பது துணிவு.





7, சம்பந்தர் தேவாரத்தில் விநாயகரைப்பற்றிய குறிப்புக்கள் ஐந்தேயிடங்களில் வந்துள்ளன. அவை, சீகாழிப் பதிகமாகிய 'பொங்கு வெண்' என்னும் பதிகத்தின் மூன்ரும்பாடலும், பிரமபுரப்பதிகமாகிய 'காடதணி' என்பதின் எட்டாம் பாடலும், கழுமலப் பதிகமாகிய 'பந்தத்தால்' என்பதின் ஆரும் பாடலும், இராமனதீச்சரப் பதிகமாகிய 'சங்கொளிர்' என்பதின் இரண்டாம் பாடலும், வலிவலப்பதிகத்தின் எட்டாம் பாடலாகிய 'பிடியதனுரு' என்பதுமாகும்.

இவற்றுள் சம்பந்தர், செங்காட்டங்குடிக்குச் செல்வதற்கு முன்பே கிறுத்தொண்டர் இவருக்கு அடியாராதற்கு முன்பே, திருவரத்துறை முதலிய தலங்களுக்குச் சென்று வழிபட்டுக்கொண்டு திருப்புகலிக்கு இரண்டாமுறையாக எழுந்தருளுகின்முர்கள். அப்போது சீகாழித்தலத்தின் பலதிருநாமங்களேயும் குறித்துச் செந்தமிழ்மாலே விகற்பச் செய்யுட்களேப் பாடியருளினர்கள். அதில் ஒருபதிகம் 'பந்தத்தால்' என்பது. அதில் ஆரும் பாட்டு, பீள்ளேயார் பீறப்பைப்பற்றியது. வலிவல வழிபாடு இப்போது நடந்தது என்று சேக்கிழார் குறிக்கவில்லேயாயினும் நாகை, கிழ்வேனர் யாத்திரையின் போதுதான் நடந்திருக்கக்கூடும் என்று ஊகிக்கலாம். இவற்றுல் செங்காட்டங்குடிக்குச் சேர்வதற்கு முன்பே அருளப்பெற்ற சீகாழி, பீரமபுரப்பதிகங்களில் பீள்ளேயார் குறிப்பு பேசப்பெறுவதால் பலநாட்களுக்கு முன்னமேயே அவ்வழிபாடு தென்னுட்டில் பரவியிருந் திருக்கவேண்டும். அங்ஙனமின்றி அவர்கள் காலத்திலேயேவந்த புதுக் கொள்முதலாக இருந்திருப்பின் சம்பந்தர்பெருமானுக்கு, சிவத்துதியாகிய தேவாரத்திற் சேர்த்தமைக்கத் திருவுள்ளம் வராது.

எல்லாவசதிகளும், போற்றுதலும், தூற்றுதலும் கிறைந்த இந்தக் காலத்திலேயே புதிய செய்தி - அல்லது புதிய பொருள் பரவி அது எங்கும் கிஃபெற ஒரு நூற்ருண்டாகிறது. அதுவும் புதுப்பொருள், கண்டவர்கள் காலத்துப் போற்றப் பெறுவதேயில்லே என்பது உறுதி, அங்ஙனமிருக்க, கிறுத்தொண்டர்கொணர்ந்த படிமம், கிறுத்தொண்டர்காலத்திலே எங்கும் பரவி, புராணவரலாறகளும் முனேத்து, தனிமனிதனுடைய விருப்பு வெறுப்பை மதியாத அக்காலத்து வதிந்த அருட்கவிஞர் சம்பந்தர் வாக்கிலேயே இடம் பெற்றது என்பது எங்ஙனம் இயறுவதாகும்.?

<sup>\*</sup> இருஞான சம்பந்தர் புராணம். பா-276,

# வடநாட்டுக் கடவுளா ? தமிழ்நாட்டுக் கடவுளா ?

கடவுள் எல்லாநாட்டிற்கும், எல்லாமக்களுக்கும் பொதுவானவரே.
அப்படியிருக்க அவரைத் தமிழரா வடவரா என்று ஆராய்வது ஒரு விந்தையான ஆய்வுதான். ஆனுலும் இன்று பெரும்பான்மையான மக்களால் ஆடம்பரமாக வழிபடப்படுவதுபற்றி மராட்டியக்கடவுள், தமிழ் நாட்டில் வந்து குடியேறிவிட்டார் என்ற துணிவு பரவிவருகிறது. ஆதலால் இக்கருத்தைப்பற்றிய குறிப்புக்களேயும் தெரிவித்துக்கொள்ள வேண்டியது இன்றியமையாதது.

வீநாயகர் ஒம்கார வடிவினர் என்பது முன்னரே கூறப்பெற்றது.
ஒ' என்னும் எழுத்து முதன்மையாகிய வட்டெழுத்தில் 'ஒ' என்று காணப்படுகின்றது. பீன்பு அசோகர், பல்லவர். சோழர், பாண்டியர் காலக் கல்லேழுத்துக்களில் வளர்ந்து 'ஒ' இவ்வுருவை அடைந்திருக்கிறது.
இத்தகைய வடிவு தமிழுக்கு அன்றி வேறெந்த மொழிக்கும் இல்லாமை தெளிவு. அங்ஙனமாக இந்த எழுத்தை உருப்படுத்தவந்த கடவுள்மட்டும் வேற்று நாட்டினராக – வேற்று மொழியினராக ஆகிவிடமுடியுமா?

யானே தமிழ்நாட்டு விலங்கு. தமிழ்நாட்டில் படைமுதல், அலங்காரப் பொருள் வரையில் பரவியுள்ளது. அதனே மங்கலப் பொருள்களில் ஒன்ருகத் தமிழர் போற்றுகின்றனர். 'வேழமுடைத்து மலேநாடு' என்ற நெப்பு வேறு எந்தநாட்டிற்கு உண்டு? முற்கூறியவண்ணம் பல சிறப்புக் களோடு அதன் முகத்தைக் கடவுள் முகமாக அமைத்து வழிபடத் தொடங்கிய வழக்கம் எங்குத் தோன்றியிருக்கக்கூடும்?

பிள்ளோருக்குப் பிடித்த கைவேத்யம் மோதகம். மோதகம் என்ற பணியாரம் செய்யும் வகையும் தமிழ்காட்டினர்க்கன்றி வேறு யாருக்கும் இன்றும் தெரியாது. பழக்தமிழிலக்கியங்களில் இது 'கவவு' என்ற பெயராற் குறிக்கப்பெற்றுள்ளது. இதனுலும் பிள்ளேயார் தமிழ்காட்டுக் கடவுள் என்பது துணியக்கூடுமே.

பீரமம், சிவம் ஒன்றே உயர்குடி மக்கள் வணங்கக்கூடியது. கணபுதி சூத்தேர்தெய்வம் என்று மனுவிற்கூறியிருப்பதாக மிஸ் கெட்டி கூறுகிருர் என்பது முன்னரே காட்டப்பெற்றது. இது உண்மையாயின் கணபுதி வடநாட்டுத் தெய்வமல்லவே. ்பழங்கால இந்தியப்போர்முறை ' என்ற நூலிலும், விநாயகர் வெற்றிக்கு அடையாளமான தெய்வம்; சமயப்பற்றுடைய இந்து எவனும் வெற்றிக்காகவும்–இடையூறு விலகவும் இதீனப் போற்றுவான்; கீழான தெய்வங்களுக்கு எல்லாம் இவர் தீலவர் என்று கூறப்பெற்றுள்ளது.\*\*

இதுகாறும் கூறியவாற்ருல், விநாயகர் படிமம் இந்நாட்டிற்குத் தொன்மையானது; இங்கிருக்தே பல நாடுகட்கும் பரவிற்று என்பது மேலும், வாதாபி விநாயகர் என்ற பெயருண்மையால் வெளிப்படும். திருச்செங்காட்டங்குடியிலுள்ள அந்த விநாயகரைமட்டும் அவர் கொண்டு வந்திருக்கலாம். அதற்கு முன்பும் இங்கு விநாயகர் உண்மைக்கு இது இடையூருக ஆகாது. காலம் அருவமானது; என்றும் உள்ளது; அதணே இப்பொழுது கடிகாரம் கொண்டளக்கிரும். சேற்று நாழிகை வட்டிலக் கொண்டு அளந்தோம். முந்தியநாள் துரும்பு நிழல், விண்மீன் இவற்றைக் கொண்டு அளந்தோம். அளவுகருவி உண்டானகாலமா காலதத்துவம் தோன்றியகாலம். இவையெல்லாம் சார்த்தியளக்கும் கருவிகள் தாமே. அதுபோல் பிரணவம் அநாதி; அதீன அறிவிக்கும் திருவுருவமைப்பும் என்ரே தோன்றியது; அதீன இலக்கியங்களும், கல்வெட்டுக்களுமாகிய கருவிகளேக்கொண்டா அளக்க இயலும். அளக்க முடிந்தவரை யறிந்து அப்பாலும் உண்டென்று அமைவதே அழகு.

<sup>\*</sup>In the same way, the Elephant Head of Ganesa is a symbolical representation of victory. Hence at the commencement of every undertaking the Orthodox Hindu offers prayers to this God to bless him with success. He is the Lord again of the Ganesa or troops of inferior deities. - 'War in Ancient India' - Page 146-148.

# பெயர்களும் காரணமும்

மனிதனேப் பலபெயரிட்டு அழைப்பது வழக்கமில்லே. ஒரு மனிதன் ஊருக்கு ஒரு பெயராக வைத்துக்கொண்டு அலேவாறுயின் அவனே நேர்மை யான மனிதன் என்று சொல்லமாட்டோம். அங்ஙனமிருக்கக் கடவுளுக்கு மட்டும் பலபெயரிட்டு அழைக்கிரேம். ஒன்றைமட்டும் சிந்திக்கவேண்டும். மனிதன் ஏமாற்று வித்தைக்காரனுனல் ஊருக்கு ஒரு பெயரைத் தானே வைத்துக்கொண்டு திரிவான். கடவுள் எந்தப்பெயரையும், தனக்குத்தானே எங்கும் - என்றும் வைத்துக்கொள்வதில்லே. கடவுட்பெயர்கள் அனத்தும் அன்புகொண்ட மனிதன் அவர் அருள்வழங்கு நிலமை அகத்து எண்ணி, அவருக்கு இட்டு அழைத்து, தன் கன்றியறிதிலத் தெரிவித்து ஆனர்டுக்க வதத் துக்கொண்டவை. இவன்வைக்கும் ஒருபெயர்கூட அவர்தன்மையை முழுதும் அறிவிப்பன அல்ல. பொதுவாகப் பொருள்களுக்குப் பெயரிடுவது **ுப்பொருளின் குணம், வடிவு முதலிய காரணம்பற்றியும் இடுகுறியாகவும்** என்பதை உலகம் நன்கு அறியும். குணக்கோட்டையிலும், வடிவு வரம் பிலம், நிறச்சூழலிலும் அகப்படாத - அவற்றைக் கடந்துள்ள இறைவ அக்கு ஒரு பெயரமைவது இயலுமா? வழிபடுகின்ற அன்பர்கள் எந்தெந்தக் குணங்களில் எவ்வெப்போது ஈடுபடுகின்ருர்களோ அந்தந்தப் பெயர்களே அமைத்துத் தாமே வழங்குவர். அதனை அவருக்கு ஆயிரம் திருநாமங்கள் உள்ளாயின். 1

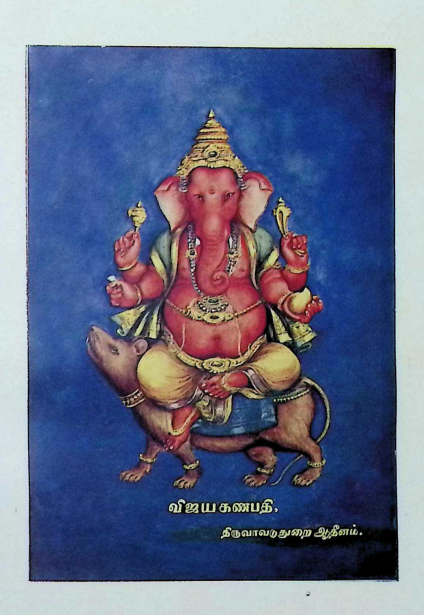
இறைவனுடைய அருட்டன்மை எல்லேயற்றது. மக்கள் அதனேடு ஒன்றி நீன்று உணருவதென்பதும், உணர்ந்ததை அநுபவத்திற் கொண்டு வருவது என்பதும், அதற்கேற்ப இறைவற்குப் பல பெயர்களேயிட்டழைப் பதம் அரியவற்றன் அரியசெயல். <sup>2</sup> அவ்வண்ணம் சூட்டப்பெற்ற பல பெயர்களிலும் கலந்து, அவற்றையும் கடந்து நிற்கும் குணநலத்தை

 <sup>&</sup>quot; ஒருவமம் ஒரு மும் ஒன்றுமில்லாற் காயிரம் இருவமம் பாடிகாம் தெள்ளேணம் கொட்டாமோ" — நிருவாசகம். பா. 235.

<sup>&</sup>quot; பேராவீரம் பரவி வாறேரேத்தும் பெம்மானே" – அப்பர். புள்ளிருக்குவேருர். 8.

<sup>2</sup> இறைவண்ப் ப்லபெயரானும் அழைப்பது மக்களதிவு இறைவனேடு ஒற்றித்து தீன்றதிய இயணையையற்றியோரம். ஆகவே அம்முழுமுதற்பொருளேப் பெயர்தொடுத்தும், வழிபட்டும் அறிவு கீறைவேப்துங்கால் மக்கள் அவற்றை விடற்பாலர்.

<sup>-</sup> இராம தெஷ்ண விஜயம். ஆடி மனர் 34-7.





உடையவர் இறைவர். இங்ஙனமே விநாயகப்பெருமானுக்கும் பல திரு நாமங்கள் அமைந்துள்ளன. அவை யாவும் அவருடைய வீரம், கருணே, தோற்றம் முதலாகிய வரலாறுகளேப்பற்றி வந்த பெயர்கள். அவற்றுள் சிறந்தன சிலவற்றைப் பொருளுடன் தெரிவிப்போம்.

கணபதி: 'க' – போதல் \*; அதாவது ஞானநெறியில் எழுதல் என்பது பொருள். 'ந' – மோட்சம். பதி – பரம்பொருள். அதாவது ஞானநெறியில் நின்று எய்தப்பெறும் பரம்பொருள் என்பது பொருள். கணேசர் என்பதும் இப்பொருளதே.

ஏகதந்தர்—அளவில்லாத பெரிய ஆற்றஃயுடையவர். ஏரம்பர்— இரேத்தவர்களே இடையூறு கீக்கிப் பாதுகாப்பவர். லம்போதரர்—எல்லா உலகங்களும், இடையூறு எய்தாமே பாதுகாக்கும் சரிந்த தொந்தியர். கஜானனர், சூர்ப்பகர்ணர் என்பன அன்பர்களின் இடையூறுகளே நீக்கி, கருணேக்காற்றை யளித்து, மேனுேக்கும் உண்மை ஞானத்தை உதவுபவர் என்னும் பொருளன. குகாக்கிரசர், ஸ்கந்தபூர்வசர் என்பன முருகனுக்கு முன்பிறந்தவர் என்ற காரணத்தால் வந்த நாமங்கள். விநாயகர் தனக்கு ஒருத‰வனின்றித் தானே தஃவைனுக விளங்குபவர் என்று வாமன புராணமும், அன்பர்களின் திமைகளே விலக்கி நன்னெறியிற் செலுத்துபவர் என்று பவிஷ்யோத்ர புராணமும் கூறுகின்றன. விகடர் என்பது அவர் ஆடிய விகடக் கூத்துக் காரணமாக விளந்த பெயர். விக்னராசர், விக்கின விநாயகர் என்பன இடையூறுகளுக்கு எல்லாம் தஃவராக, அவற்றை அடக்கியாள்பவர் என்னும் பொருளன. தூமகேது என்பது வரலாறு களில் தூமன் என்னும் அரக்கணேக் கேதுபோல் அடக்கியாண்டு ஞானம் நல்குதலான் வந்தபெயராகவும், வால்நட்சத்திரம்போல இடையூ றுகளுக்கும் தீயோர்களுக்கும் தீமைசெய்து நல்லோரைக் காத்தலான் வந்த பெயராகவும் கொள்வர் பெரியோர். இவ்வண்ணம் பல பெயர்கள் அவருடைய அருள் வண்மையைக் காட்டுவனவாக அமைந்துள்ளன.

<sup>\*</sup> ம் - வி to go (போ)

# பிள்ளேயார் வகைகள்

---

கடவுளேப் பூசிக்கும் அன்பர்களுடைய மனம், அவரவர்களுடைய பரிபாகத்திற்கு ஏற்பப் பலவேறு கிலகளில், பலவேறு திருவுருவ அமைப்பில் ஈடுபடுகின்றது: ஒன்றுகிறது: உருவேற்றுகிறது: உயர்கிறது. இவ்வண்ண மாகிய இடையளுத தியானம், எல்லா இன்பங்களேயும் அளித்து, ஈடேறச் செய்கிறது. விகாயகப் பெருமானுடைய திருவுருவமும், அன்பர்களுக்காக முப்பத்திரண்டாகப் போற்றப்பெறுகின்றது.

# 1. பால கணபதி:

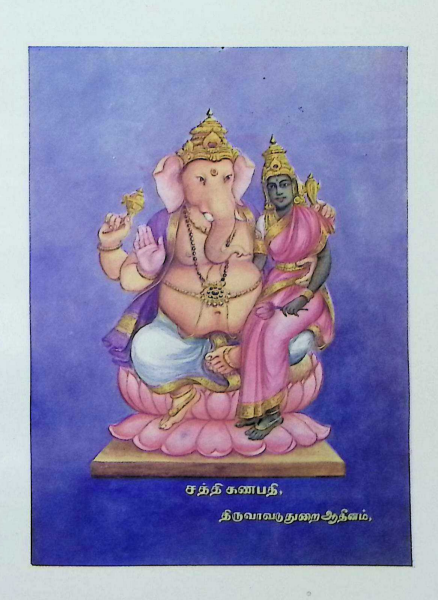
நான்கு திருக்கரங்களும், யானேமுகமும் உடையவர், உதிக்கின்ற செங்கதிர்போன்ற நிறம் உடையவர். குழந்தைத் திருமேனியுடையவர். வாழைப்பழம், மாம்பழம், பலாப்பழம், கரும்பு இவற்றை நான்கு திருக் கரங்களிலும் தாங்கியவர். இவரது துதிக்கையில் மோதகம் விளங்கும். 1

# 2. தருண கணபதி:

எட்டுத் திருக்கரங்களேயும், யானே முகத்தையும் உடையவர். கைகளில் பாசம், அங்குசம், பணியாரமாகிய மோதகம், விளாம்பழம், நாவற்பழம், ஒடிந்த தன்கொம்பு, நெற்கதிர், கரும்பின் துண்டு இவைகளே யுடையவர், நண்பகல் தோன்றுகின்ற சூரியனேப் போன்ற நல்ல சிவந்த திருமேனி படைத்தவர். <sup>2</sup>

<sup>1</sup> கமுலுக்கள் உடுக வடவெக்க வொக்கி ! — முத்க்கபுரணம்.

மாகர்கள்கள்கள்கள்கள்கள்கள்கள் சாராக மிரு சல்களுக்க துரில் சம் தெரி கேர்க்க கிறில் கைகு இருக்க கோர்க்க கிறிக்க கிறிக்க





## 3. பக்தி கணபதி:

சரத்காலத்து கிறைமதிபோன்ற வெண்ணிறம் படைத்தவராக, தேங்காய், மாம்பழம், வாழைப்பழம், பாயஸ பாத்திரம் இவற்றை நான்கு திருக்கரங்களில் ஏந்தி, யாணமுகமும் உடையவராக விளங்குபவர். <sup>1</sup>

#### 4. வீர கணபதி:

வேதாளம், வேல், அம்பு, வில், சக்கரம், கத்தி, கேடகம், சம்மட்டி, கதை, அங்குசம், நாகம், பாசம், குலம், குந்தாலி, மமு, கொடி ஆகிய பதினுறையும் தாங்கிய பதினுறு திருக்கரங்களேயும். சிவந்த திருமேனியையும், சிறிது சினந்த திருமுகத்தையும் உடையவர். 2

# 5. சத்தி கணபதி :

செவ்வந்திவானம் போன்ற நிறமுடையவராக, பச்சைநிற மேனிய ளாகிய தேவியைத் தழுவிக்கொண்டு இருப்பவர். ஒருவர்க்கொருவர் இடுப்பில் கைகொடுத்துத் தழுவிக்கொண்டிருப்பது தனியழகு. பாசம், பூமாலே இவற்றைத் தாங்கிய திருக்கரத்துடன் அஞ்சலென்கிற அபயகரமும் உடையவர். 3

<sup>1</sup> ലെ..... ഉപ്പോട്ടു പ്രത്യായില് പ്രത്യായ

<sup>2</sup> ചെ ച്ചെയനക്ഷ് ഗന്ദ്രണ്ടി പ്രാധ്യായം അപ്പോയും പ്രാധാരം പ്രാധാരം പ്രാധാരം പ്രാധാരം പ്രാധാരം പ്രവേശം പ

<sup>.</sup> ക്രൂജ് പ്രയം ബഥ ബിഷ്യം ചണങ്കാ കുമ്പന്റെ വഴ്ച് വരുത്തു പ്രാമ്പ്രത്യാക്കുന്നു. വരുത്തുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്ര

## 6. துவிஜ கணபதி:

நான்கு திருக்கரங்களிலும், முறைபே புஸ்தகம், அட்சமாலே, தண்டம், கமண்டலம் இவற்றைத் தரித்தவர். மின்னற் கொடிபோல விளங்குகின்ற கைவஃாயல்களே உடையவர். சந்திரன்போல வெண்மை யானவர். நான்கு யானேமுகங்களே உடையவர். <sup>1</sup>

# 7. சித்தி கணபதி:

மாம்பழம், பூங்கொத்து, கரும்புத்துண்டு, எள்ளுருண்டை, பரசு இவற்றைத் துடுக்கையுள்பட ஐந்து கரங்களில் தரித்தவரும், பொன்கலந்த பசுமை நிறமுடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>2</sup>

## 8. உச்சிஷ்ட கணபதி :

நீ<mark>லோற்பலம், மாதுளம்</mark>பழம், வீணே, நெற்கதிர், அட்சமாலே இவற் றைத் தரித்தவரும், நீலரிறத்திருமேனி உடையவருமாக விளங்குபவர். <sup>3</sup>

வேறுவகை:- பெண்ணின் போனியில் துதிக்கையை வைத்தவராக காமமோகிதராக விளங்குபவர். கீலவர்ணம் உடையவர். 4

<sup>్</sup>టుం లుంలుంటుగొజనయి. గ్రార్థాలుగా జ్యే తుగ్రిలుగు క్రికా జాతా శాంతా గ్రార్గులు క్రికాలం గ్యు ఇంటి గ్రామీకి కాలుకు జాతగు మాత్రికాలు కాలుకు కాలకు కాలుకు కాలకు క

ട്ടെയ്ത് സ്ഥവം തെയ്യെ ഇട്ടു സ്തുയാട്ടി പ്രായാളി അന്ത്യത്ത് വ

<sup>்</sup> ஒள்வில் சாதார் உண்டி கொலு சா உட்டுத்தியு இ

<sup>4</sup> ஆகாமால் தடித் | . நாநீபொதிருவாஹாடிகொடு உவல் காலே வகிக்கு |





## 9. விக்ன கணபதி:

சங்கு, கரும்புவில், புஷ்பபாணம், கோடரி, பாசம், சக்கரம், கொம்பு, மாஃ, பூங்கொத்து, பாணம் முதலியவற்ரேடு கூடிய திருக்கரங்களே யுடையவரும், ஆபரணங்களே சிரம்பத்தரித்தவரும், பொன்மேனியருமாக விளங்குபவர். 1

## 10. கூடிப்ர கணபதி :

தந்தம், கற்பகக்கொடி, பாசம். ரத்னகும்பம், அங்குசம் இவற்றை ஏந்தியவர். செவ்வரத்தம்பூப்போன்ற அழகிய மேனியர். செந்சிறமான வர். 2

#### 11. ஏரம்ப கணபதி :

அபயம், வரதமாகிய கைகளேயுடையவர். பாசம், தந்தம், அட்சமால, மால, பரசு, சம்மட்டி, மோதகம், பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். சிங்க வாகனத்தில் ஏறியவர். யானேமுகம் ஐந்துடையவர். பசுமைகலந்த கருமை சிறம் உடையவர். 3

<sup>2</sup> ഉക്കുക ആ തുടാവാസ് നു ക്രാത്രാ ക്രാത്രം പ്രത്യാ പ്രത്യാ പ്രാത്ര ക്രാത്രം പ്രത്യാ പ്ര

<sup>3</sup> ക്കാലപ്പെട്ട ഇയ്ക്കും പ്രധാര പ്രവാര പ്രവാ

# 12. லட்சுமி கணபதி:

எட்டுக் கைகளிலும் கிளி, மாதுளம்பழம், கலசம், அங்குசம், பாசம், கற்பகக்கொடி, கட்கம், வரதம் இவற்றையுடையவர், அமுதப் பீரவாகம்போன்ற வெண்மை சிறத்தோடு நீலத் தாமரைப்பூவை ஏந்திய இருபெருந் தேவிமார்களோடு திகமுபவர். 1

# 13. மஹா கணபதி:

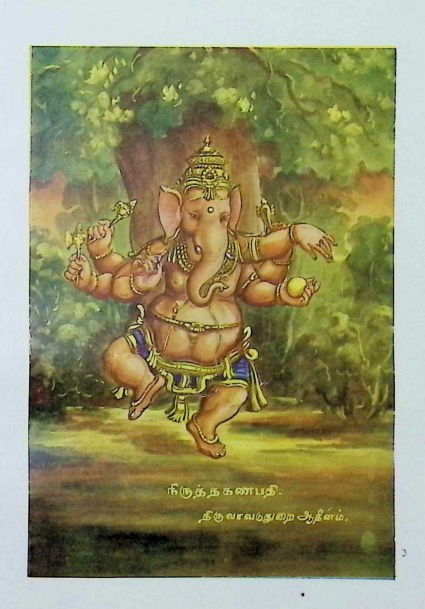
மாதுளம்பழம், கதை, கரும்பு, வில், சக்கரம், தாமரை, பாசம், நீலோத்பலம், நெற்கதிர், தந்தம், ரத்னகலசம் இவற்றைத் திருக்கரங்களில் தாங்கியவர், செங்கதிர்போன்ற நிறம் உடையவர், முக்கண்ணர், பிறை முடியர், மடியீது எழுந்தருளியிருக்கிற—தாமரையை ஏந்திய தேவியாற் கவைபோடு தழுவப்பெற்றவர். 2

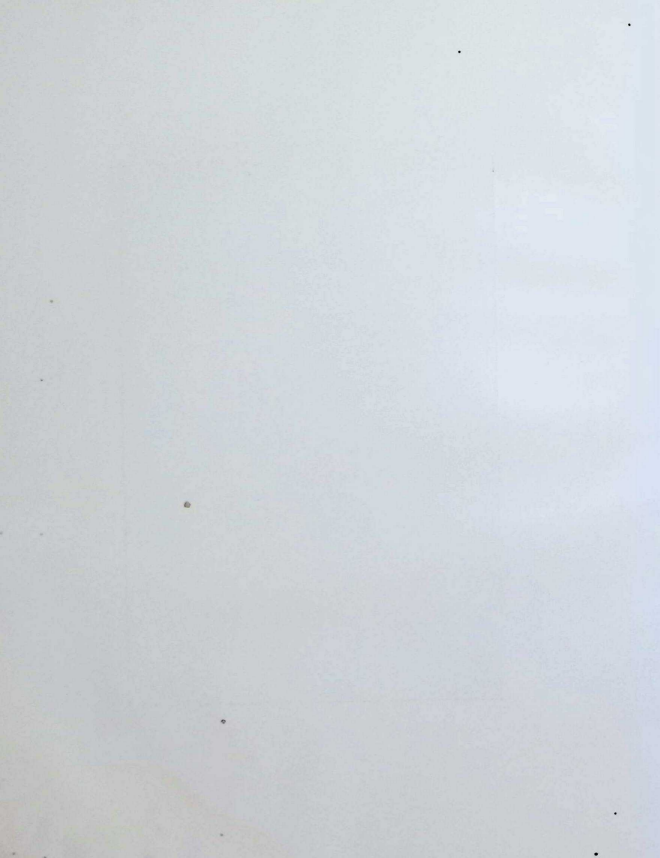
# 14. விறய கணபதி:

பாசம், அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவைகளேத் தரித்தவர். பேருச்சாளி வாகனத்தில் ஏறியிருப்பவர். செந்நிறமானவர். 3

<sup>1</sup> തുപ്പെയുന്നു ചെയ്യു തെയുള്ള ഒയ്യു മുത്തു പ്രമുഖ്യം പ്രവുഖ്യം പ്

அவிலதுகும் உடியின்றில் முக்கும் அட்டக்கு !! இவிலதுகும் உடியின்றில் முக்கும் அடிய இடாக்கு !!





# 15. நிருத்த கணபதி:

இவர் கூத்தாடும் பிள்ளயார் எனப்பெறுவர். மோதிரங்களணிந்த விரல்களேயுடைய கைகளால் பாசம். அங்குசம், அபூபம், கோடரி, தந்தம் இவைகளேத் தரித்தவர். பொன்போன்ற நிறமுடைய திருமேனியர். கற்பக விருட்சத்தினடியில் எழுந்தருளியிருப்பவர். 1

# 16. ஊர்த்துவ கணபதி:

நீலப்பூ, நெற்பயிர், தாமரை, கரும்புவில், பாணம், தந்தம் இவற்றை யுடையவர். பொன்வண்ண வண்ணர். பச்சைநிற மேனியோடு விளங்கு கின்ற தேவியைத் தழுவியிருப்பவர். <sup>2</sup>

# 17. ஏகாட்சர கணபதி:

செந்நிறமானவர். செம்பட்டாடையர். செம்மலர் மாஃயர். பிறை முடியர். முக்கண்ணர். குறுந்தாளர். குறுங்கையர். மாதுளம்பழம், பாசம், அங்குசம், வரதம் இவைதாங்கிய கரங்களேயுடையவர். யாணமுகவர். பதுமா சனத்திருப்பவர். பெருச்சாளிவாகனர். 3

<sup>2</sup> ക്യൂസ് സ്രസ്ത്ര കോട്ട് ക്യൂസ് പ്രസ്ത്ര കോട്ട് ക്യൂസ് പ്രസ്ത്ര കോട്ട് ക്യൂസ് പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്ത്ര പ്രസ്തരം പ്രസ്

### 18. வர கணபதி:

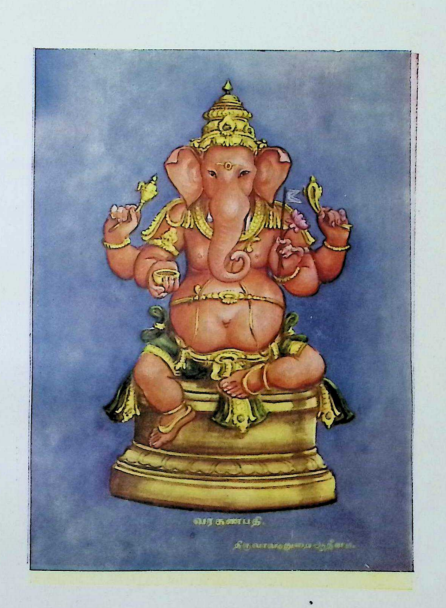
செவ்வண்ணர். யானேமுகவர். முக்கண்ணர். பாசம் அங்குசங்களேத் தரித்தவர். தேன்கிறைக்த மண்டையையுடையவர். பிறைமுடியர். <sup>1</sup>

# 19. திரயாக்ஷர கணபதி:

அசைகின்ற செவிகளில் சாமரையணிந்தவர். பொன்னிறமானவர். நான்கு கரங்களே உடையவர். பாசம், அங்குசம், தந்தம், மாம்பழம் இவற்றைத் தாங்கியவர். துதிக்கை நுனியில் மோதகம் உடையவர். 2

# 20. கூடிப்ரபிரசாத கணபதி:

பாசம், அங்குசம், கல்பலதை, மாதுளம்பழம், தாமரை, தருப்பை விஷ்டரம் இவற்றைத் தரித்தவர். திருவாபரணங்களே அணிந்தவர். பேழை வயிற்றையுடையவர். <sup>3</sup>



## 25. ரணமோசன கணபதி:

பாசம். அங்குசம், தந்தம், நாவற்பழம் இவற்றைத் தரித்தவர். வேண்பளிங்குபோன்ற மேனியர். செந்நிறப் பட்டாடையுடுத்தியவர். 1

### 26. துண்டி கணபதி:

அட்சமாகு, கோடரி, ரத்னகலசம், தந்தம் இவற்றை ஏந்தியவர். வ

# 27. துவிமுக கணபதி:

தந்தம். பாசம், அங்குசம், ரத்னபாத்திரம் இவற்றைக் கையில் ஏந்தியவர். பசுரீலமேனியர். செம்பட்டாடையும், ரத்தின கிரீடமும் அணிந்தவர். இருமுகம் உடையவர். 3

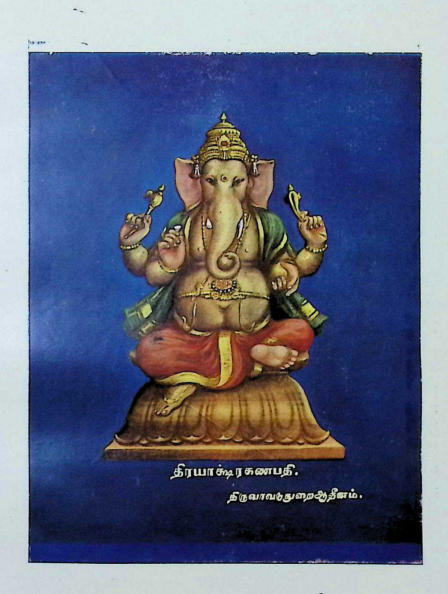
### 28. மும்முக கணபதி :

வலது கைகளில் கூரிய அங்குசம், அட்சமாலே, வரதம் இவற்றை உடையவர். இடது கைகளில் பாசம், அமுதகலசம், அபயம் இவற்றை உடையவர். பொற்ருமரையாஸனத்தின் ஈடுப் பொகுட்டில் மூன்று முகங்களோடு எழுந்தருளியிருப்பவர். புரசம்பூப்போன்ற சிவந்த சிறம் உடையவர். 4

ம் கீய் வட்டு அடி நக்கி வரு திரி நக்கி வரு நார் திரும் திரு நக்கி நக்க

Remans 11 Second Second

And I will go and the mand of the tenth of the control of the cont



N. Marie 4

## 29. சிங்க கணபதி:

வீணே, கற்பகக்கொடி, சிங்கம், வரதம் இவற்றை வலது கைகளில் தாங்கியவர். தாமரை, ரத்னகலசம், பூங்கொத்து, அபயம் இவையமைந்த இடதுகைகளே யுடையவர். வெண்ணிறமான மேனியர். யானேமுகவர். சிங்கவாகனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பவர். 1

#### 30. யோக கணபதி :

யோக ஈிஃயில், யோகபட்டம் தரித்துக்கொண்டு, இளஞ்சூரியன் போன்ற நிறத்தோடு, இந்திரநீலம் போன்ற ஆடையை உடுத்திக்கொண்டு, பாசம், அக்ஷமாஃ, யோகதண்டம், கரும்பு இவற்றை ஏந்தி இருப்பவர். 2

#### 31. துர்க்கா கணபதி:

சுட்ட பசும்பொன்னிறம். எட்டுக்கை, பெரியமேனி. அங்குசம், பாணம், அட்சமாலே, தந்தம் இவைகளே வலது கைகளில் ஏந்தியவர். பாசம், வில், கொடி, நாவற்பழம் இவைகளே இடது கைகளில் உடையவர். செந்நிற ஆடையர். 3

<sup>1</sup> മീത്തനം ക ഇ ഇ ചനം കുറിച്ചു വരു ഉപ്പെട്ടിയിലും ഉപ്പെട്ടിയിലും വരു ചാരു പ്രവേശം വരു ആരു പ്രവേശം വരു പ്രവേശം വരു പ്രവേശം വരു വരു പ്രവേശം പ്രവേശം

हुन्नीस क्रियेषुल्याः कः. एक्या त्रेक्षणाम् गायः । क्रिया क्रया क्रिया क्रया क्रिया क्रिया

<sup>2</sup> பொறாரு இனமொறவட்டாவிராலோவா இரக போறை ஆட்டி இரை வால் அரசு போற்ற

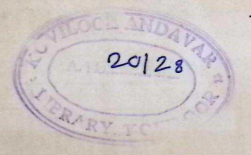
வாமெக்ஷக்ஷாநபொற்ஷண் சலா கொவாபாநி து ்பொற விவெயாரொ \_ ந்ல ||

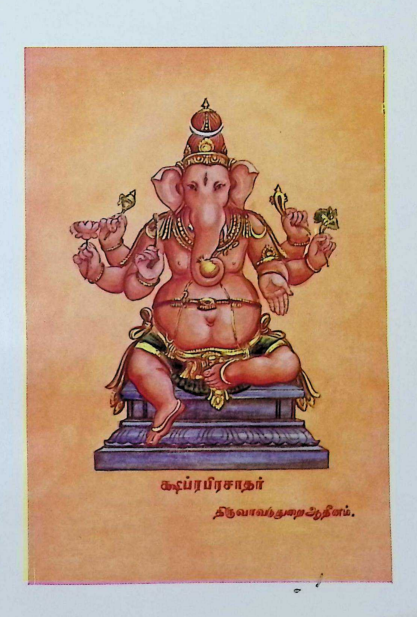
### 32. சங்கடஹர கணபதி:

இளஞ்சுரியன் போன்ற நிறத்தோடு, இடப்பாகத் தொடையில் அம்மையை உடையவர். அம்மை பசியமேனியளாக, நீலப் பூவை ஏந்தியவளாக இருப்பள். வலதுகையில் அங்குசம், வரதம் உடையவர். இடதுகையில் பாசம், பாயசபாத்திரம் ஏந்தியவர்; செந்தாமரைப் பிடத்தில் நீற்பவர். நீலநிறமான அடையணிந்தவர். \*

விநாயகனே வெவ்வினேயை வேரறுக்க வல்லான் விநாயகனே வேட்கை தணிவிப்பான் - விநாயகனே விண்ணிற்கும் மண்ணிற்கும் நாதனுமாந் தன்மையினுல் கண்ணிற் பணிமின் கலந்து.

—கபிலதேவநாயனர்.







# புராண வரலாறுகள்

திருமால் வழிபட்டது: பாலகணபதியாக விநாயகப்பெருமான் திருக் கயிலமலே வாசலில் விபோயாடிக்கொண்டிருந்தார், சிவகணங்கள் யாவும் விளேயாட்டுத் துணேயாக அவர் ஏவிலச் செய்துகொண்டிருந்தன. ஒருநாள் சிவகணங்களுடன் விநாயகப்பெருமான் ஒரு பூஞ்சோலக்குச் சென்ருர். அங்கு ஒளிக்து வீளேயாடுவார். பாற்கட்டூத் துதிக்கையால் முகக்து சிவகணங்கள்மீது தூவி மழைபெய்கிறது என்பார். நாகங்களே அணிவர். கோள்களேயும், நட்சத்திரங்களேயும் துருவ சக்கரத்தோடு பிணத்து மார்பில் அணிவர். துயிலுகின்ற திருமால் பிரமன் இவர்களோடுசேர்த்து பாற்கடில உரிஞ்சுவார். அணேவரையும் தமது துதிக்கையில் மறைப்பர். பீளவும் வெளியேவிடுவர். திருமால் முதலியோர்கள் இதுவரை மறைந்து இருந் தமையும், இப்போது பாற்கடலில் பழைய கிஃயில் இருக்கின்றமையும் காரணம் என்ன என்று வியந்தனர். எண்ணிப்பார்த்து கொண்டனர். இந்நிலேயில் திருமால் தன்கையில் இருந்த வலம்புரிச்சங்கைக் காணுது திகைத்தார். அப்போது ஒரு ஒலிகேட்டது. அது தன்னுடைய பாஞ்சசன்யத்தின் ஒலியாக இருந்தது. அவ்வொலி சிவகணநாதர் வாயி விருந்து வருவதாக அறிந்தார். திருமால் அச்சங்கைப் பெறச் சிவபெருமானே நோக்கித் தவஞ்செய்தார். சிவபெருமான் வெளிப்பட்டு, அத்திகிரியில் வலம்புரி விநாயகரைப் பூசித்தால் பாஞ்சசன்யத்தை அடையலாம் என்று ஆணதந்தார். திருமால் அவ்வாறே வழிபட்டு விநாயகர் அருளால் சங்கை அடைந்தனர். \*

கஜமுகணே வென்றது:- கஜமுகன் மாகதமுனிவருக்கும், விபூதி என்னும் அசுரப் பெண்ணிற்கும் தோன்றிய அசுரன். சுக்கிரன் உப தேசத்தின்வண்ணம் தவம்செய்து சிவபெருமானருளால் ஆயுதங்களாலும், யாராலும் அழியாத வரம்பெற்ருன். வரபலத்தால் அணவரையும் வதைத்து வக்தான். தேவர்கள் இந்திரனிடம் விண்ணப்பித்துக்கொண்டனர். இந்திரன் திருக்கயில்மல் சென்று சிவகுமாரராகிய விநாயகரிடம் அண்ணப்பித்துக் கொண்டான். விநாயகர் பூதப்படை புடைகுழப் பூமிக்கு எமுந்தருளி,

<sup>\*</sup> காஞ்சிப்புராணம்.

கறமுகளது இராசதானியாகிய மதங்கபுரத்தை முற்றுகையிட்டார். போர் மூண்டது. அவள்விட்ட பாணங்களே எல்லாம் விளயகர் தன் கையிலுள்ள உலக்கையால் விலக்கி, அதினக்கொண்டே அவன் மார்பில் அடித்தார். அவள் மயங்கி விழ்ந்தானேயன்றி இறந்துபட்டானல்லன். அதினக்கண்டு இவன் ஆயுதங்களால் இறக்காத வரம் பெற்றவன் என்பதைத் திருவுளத்து எண்ணி, தன் கொம்புகளில் ஒன்றை ஒடித்து அவன்மிது ஏவிஞர். அவன் இந்த உடமேவிட்டுப் பெருச்சாளியாக வந்தான். விநாயகர் அதின வரகனமாகக்கொண்டு அடக்கியாண்டார். \*

இராவணவேப் பந்தாரயது:- இராவணன் தனதரசியலும், தானும் அமியாதிருக்கச் சிவபெருமானே கோக்கித் தவஞ்செய்தான். சிவபெருமான் வெளிப்பட்டு சிவலிங்கப்பெருமானே அவன் கையிற்கொடுத்து 'இதனே உள் ஊருக்குக் கொண்டுபோய் சிவாகம விதிப்படி, பிரதிட்டை செய்து வழிபடுக; எண்ணிய எல்லாவற்றையும் எளிதில் எய்தலாம்; ஆனுல் இதனே நடுவழியில் எங்கும் கிழேமட்டும் வைத்துவிடலாகாது' என்று அருளிச் செய்தனர். இராவணனுக்கு ஒரே மகிழ்ச்சி. ஊருக்குப் புறப்பட்டான். இச் செய்டுயறிக்க தேவர்களுடைய சூழ்ச்சியால். வருணன், இராவணன் வயிற் நிற்புகுந்து சிறுகீர் பெருகச்செய்தான். சிவலிங்கப் பெருமானக் கையில் வைத்தக்கோண்டு சிறுகீர் கழிக்கக்கூடாது என்று எண்ணிய இராவணன் யாராவது வருவார்களா? என்று எதர்கோக்கிறன். மிக ஆசார சிலமுள்ள அந்தணச் சிறுவன் ஒருவன் வந்தான். அவனிடம் ஒப்பித்து, 'தம்பி கழே மட்டும் வைத்துவிடாதே' என்று சொல்லிச்சென்றுன். சிறிது நேரத்திற் கேல்லாம், வந்த சிறுவன் இராவணனேபழைத்தான். அவன் வராமையால் அச்சிவலிங்கத்தைக் கேழே வைத்துவிட்டு ஓடினுன். அவ்வளவுதான்; வெலிங்கம் வேருன்றிவிட்டது. கருமம் முடித்து நீராடிவந்த இராவணன், மல்யைப் பெயர்த்த எனக்கு இந்தச் சிவலிங்கம் எம்மாத்திரம்?' என்று அசைத்துப் பிடுங்க முயற்சித்தான். சிவலிங்கம் குழைந்து. பசுவின் காது போல நீண்டதேயன்றிப் பிடுங்க முடியவில்லே. கைக்கு எட்டியது வாய்க்கு எட்டாமற் போனதுபோலச் சிவலிங்கம் கைகழுவிவிட்டதை யறிந்த இராவணனுக்கோ கோபமூண்டது. சிறுவினக் குட்டவும், அடிக்கவும் ஓடிப்பிடித்தான். சிறுவன் உண்மை வடிவாகிய — சிவகுமாரனுகிய வின்பகராகத் அதிக்கையால் அவினப் பிடித்திழுத்துப் பந்தாடினர்.

<sup>\*</sup> கந்தபுராணம்: கமமுகளுந்பத்திப்படலம்.



திருக்கோகரணம் ஸ்ரீ மகாபலேஸ்வரர்



திருக்கோகரணம் மகாகணபதி

இராவணன் செருக்கடங்கி வழிபட்டு உய்ந்தான். இந்த வரலாறு நடந்த இடம் திருக்கோகர்ணம் என வழங்கும் மகாபலேஸ்வரம். <sup>1</sup>

விரசபை வேன்றது: விநாயகப்பெருமான், காசியபர் அதிதி இரு வருக்கும் அவர்கள் தவத்திற்கு இரங்கிக் குழந்தையாகி, அவர்கள் விட்டில் வளர்ந்தனர். தேவர்கள் அசுரர்களால் வருந்துன்பம் தொலேயும்; இன்பம் பெருக வாழலாம் என்று களித்தனர். இதனேயறிந்த விரசை என்னும் அரக்கி நரமுகவிநாயகராகிய குழந்தையைத் தாய்தந்தையர் இல்லாதசமயம் பார்த்து விழுங்கிவிட்டாள். கணேசர் அவள் வயிற்றுட்சென்று கை கால்களே உதைத்துக்கொண்டார். அவள் வயிறு கிழிந்தது; வெளிவந்தார். காசியபரும் அதிதியும் சிகழ்ச்சியையறிந்து மகிழ்ந்தனர். 2

காவி ி கொணர்ந்தது: தென்றிசையைச் சமப்படுத்த, இறைவனிடம் திருமுடிக் கங்கைகீரைப் பெற்றுக் குடகுமில் வழியாகச் செல்லும் அகத்தியர், கங்கையுள்ள கமண்டலத்தை ஒரு அந்தணச் சிறுவனிடம் கொடுத்து, சிறுகீர்கழிக்கச் சென்ருர். அந்தணச் சிறுவனுகவந்த விநாயகப் பெருமான் கமண்டலத்தைக் கீழேவைத்துச் சென்ருர். அகத்தியர் திரும்பி வந்து பார்க்கும்போது கமண்டலம் கீழே இருந்தது. ஒரு காகம் அதன்மீது உட்கார்ந்தது. காகந்திண்டியநீரைப்பயன்படுத்தக்கூடாதே என்று பரபரந்து அதின ஓட்டமுயன்ருர். காகம் பறந்தது. அந்தவேகத்தில் கரகமும் கவிழ்ந்தது; காவிரியாகப் பெருகிற்று. இதினக் 'கரகம் கவிழ்த்த காவிரிப் பாவை' என்கிறது மணிமேகில.

உதத்தன், துந்தரன் வதம்: விநாயகர் காசியபர் குழந்தையாக வளரும்போது, உதத்தன் துந்தரன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும், கிளி வடிவெடுத்துக் குழந்தையைக் குத்திக்கொன்றுவிடுவது என்று சமயம் பார்த்திருந்தனர். விநாயகர் இதனேயுணர்ந்து, அதிதயாகிய அன்னேயைப் பார்த்துக் கிளிகளேப் பிடித்துத்தர வேண்டினர். அதித பறக்குங்கிளிகளே நான் எப்படிப் பிடித்துத்தரமுடியும் என்ருர். விநாயகர் பருந்து உருவம் எடுத்துப் பறந்து சென்று, அவைகளேப் பிடித்துக் குத்திக்கொன்ருர்.

<sup>1</sup> திருவாவடுதுறையாதினம் 21-வது குருமகா சக்ரிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள் இத்தலத்திற்குச்சென்று வழிபட்டார்கள். அபர்கள் கொணர்க்க திருவுருவங்கள் இதில் சேர்க்கப்பேற்றுள்ளன. இக்க யாத்திரைசெய்வது சுலபமானகாரிய மல்ல.

<sup>2</sup> பார்க்கவ புராணம்: 3 கக்தபுராணம்: காவிரிகீங்குபடலம்.

நக்கீராகரன் வதம்: கக்தருவராசனுகிய சித்திரன் என்பவன் புதிதாக மணஞ்செய்துகோண்டான். அக்தமோகத்தால், தன்அரண்மனேக்கு வக்த பிருகுவாகிய குருவை மதிக்கவில்லே. அவர் அவின முதலேயாகச் சபித்தார். அவன் முதலேயாகச் சோமவதிதீர்த்தத்தில் கிடந்தான். நீராட வருகின்ற அனேவருக்கும் துன்பம் விளேத்துவந்தான். ஒருநாள் அதிரி தன் மகனுகிய மகோற்கட விநாயகமூர்த்தியைத் தூக்கிக்கொண்டு நீராடச் சேன்றுள். குழந்தையைக் கரையில் வைத்துவிட்டு நீராடினுள். குழந்தையும் நீரில் குடுத்து நீந்தி விளேயாடிக்கொண்டிருந்தது. முதலே, குழந்தையைப் பிடித்துக்கொண்டது. அதனே உணர்ந்த முனிகுமாரர்கள் ஓடிவிட்டனர். மகோற்கட விநாயகர் அதன் வாயினின்றும் தப்பி அதன் முதுகில் ஏறிக்கொண்டார். அதன் கழுத்தை இருகாலாலும் அமுக்கினுர். குளம் முழு தும் வலம்வந்தார். உந்தினர். முதலேயோடு கரையில் வந்து குதித்தார். முதலேயும் இறந்தது. பிருகுமுனிவர் சாபநீங்கியுய்ந்த சித்திர ராசன் விநாயகரை வழிபட்டு உய்ந்தான்.

கிருத்திராகர வதம்: மயூரேச விநாயகராக, உமாதேவியாரிடம் வளர்ந்து வந்த பாலகணபதியைக் கொல்லக் கருதி, கிருத்திராசுரன் கழுகுருக்கொண்டு ஆகாயத்தில் தூக்கிக்கொண்டு சென்ருன். அணேவரும் வருந்தினர். விநாயகர் அந்தக் கழுகின் மூக்கிலிருந்தபடியே பெருமூச்சு விட்டுக்கொண்டே அடிவயிற்றில் உதைத்தார். அசுரன் அது பொறுக்க லாற்றுது விழ்ந்து இறந்தான்.

தேதான். குசலன் வதம்: மயூரேச மூர்த்தியாக இருக்கும்போது இவரைக் கோல்லவந்த சேடிமன், குசலன் என்னும் இரு அசுரர்களும் இரண்டு பேரெலிகளாகித் தங்களுக்குள் சண்டை வளர்த்துக்கொண்டு இவர் மார்பில் வந்து விழுந்தனர். மார்பில் விழ்ந்ததால் அசுரர்களுக்குத்தான் வலி அதேகமாயிற்று. அதலை அவர்கள் இருவரும் இறந்தனர்.

தராகரன் வதம்: உமாதேவியார் பக்கத்தில் மஞ்சத்தில் கண் வளருங் குழந்தையாகிய விராயகரைக் கொல்லக்கருதிய குரூரன், மஞ்சத் தோடு வானிடைத் தூக்கிச்சென்றுன். விராயகர் அவன் காதுக2ளப் பிடித்துத் தோங்கிக்கொண்டே அவன் மார்பில் உதைத்தனர். அவன் இந்தான்.

பாலாகரன் வதம்: பாலாகரன் என்பவன் முனிகுமாரினப்போல வேடந்தாங்கி விளேயாட்டாகச் சண்டை செய்பவினப்போல விநாயகருடன்





வலுச்சண்டை செய்தான். விநாயகரும் விளயாட்டாகவே நெடுநேரம் சண்டை செய்துகொண்டேயிருந்து, அவன் இவரை வஞ்சமாகக் கொல்ல வந்த சமயம்பார்த்து, அவன் கழுத்தைப்பிடித்து நெரித்துக் கொன்ருர்.

வியோமாசுர வதம்: வியோமாசுரன் என்பவன் திருச்சந்தியென்னும் நகரில் பலர் நடமாடும் இடத்தில் ஒரு பெரிய மாமரமாகி வளர்ந்து வானளாவ நின்ருன். எல்லோரும் இது என்றைக்கு எத்தணேபேரைக் கொல்ல இருக்கிறதோ என்று அஞ்சினர். விநாயகரை வேண்டினர். விநாயகர் அதனே ஆட்டியசைத்துப் பிடுங்கியெறிந்தனர். மரஉரு மாறிய அசுரன் வீழ்ந்து இறந்தான்.

சதமகி ஒபட்சணி வதம்: வண்டிக்கணக்கான உணவையும், நூறு எருமைகளேயும் ஒருவேளே உணவாக உட்கொள்ளும் அசுரப்பெண் ஒருத்தி, இந்திராணியைப்போல வடிவெடுத்துவந்து, மயூரேச விநாயகரை முத்தமிடுபவள்போலத் தூக்கி வரனில் எறிந்து, கொல்ல எண்ணினுள். அதனே உணர்ந்த விநாயகப்பெருமான் அவள் காதுகளேயும், மூக்கையும் கிள்ளிக் கொன்ருர்.

கமடாசுர வதம்: கமடன் ஆமை வடிவுகொண்ட அசுரன். அவணே அடி வயிற்றில் குத்திக்கொன்ருர்.

தர்ப்பாசுரன் வதம்: வேனில்வெப்பம் தாங்காது உமாதேவியார் ஒருநாள் மாலே உய்யானவனத்திற்குச் சென்ருர். அங்கு ஒரு பாதுகாப்பான இடத்தில் கணேசரைத் தூங்கவைத்துவிட்டு, உலாவச்சென்ருர். அப்போது தர்ப்பாசுரன் சுழல்காற்ருகித் தூங்கும் கணேசரை மஞ்சத்துடன் வானில் தூக்கியெறிந்தான். விநாயகர் அவன் பிடரி மயிரைப் பிடித்துக்கொண்டு, பிடரியில் ஏறியிருந்து, பிடரி ஒடிய உதைத்துக் கேழேதள்ளிக் கொன்ருர். அவன் குருதிசோர இறந்தான்.

துந்துபி வதம்: துர்துபியென்னும் அசுரன் விநாயகருடன் விளயாடு பவன்போல வந்து அவரைத் தூக்கித் தன் மடிமேல் வைத்துக்கொண்டு, நச்சுப் பழங்களே உண்பித்தான். அசுரனுடைய வஞ் ததையுணர்ந்த நஞ்சமர்கண்டன் மைந்தரான விநாயகர், விளயாட்டாகவே அவன் தலே மயிரையும், பிடரியையும் பிடித்துக்கொண்டு கூத்தாடினர். அதனுல் அவன் தலே திருகப்பெற்று இறந்தான். 2000

சரபாசுர வதம்: ஓர் அகரன் சரபப் பட்சுபோல் வடிவெடுத்து விராயகரைக் கொல்ல எண்ணினன். அவன் இறகுகளேமுறித்துக்கொன்ருர்.

ஆசாகரன் வகம்: ஆசாகரன் என்னும் அசுரன் மஃப்பாம்பின் வடிவாக இவரை விழுங்கினுன். விழுங்கும் அளவும் சிறு குழுக்தையாக இருந்த விகாயகப்பெருமான் விசுவரூபம் எடுத்து வயிற்றைக் கிழித்துக் கொன்டு வெளியில் வக்தார். அசுரன் இறக்தான்.

அபிஜய வதம்: அபிஜயன் என்னும் அசுரன் காட்டுயானே வடிவு கொண்டு விசாயகரை எதிர்த்தான். விசாயகர் அதன் கொம்புகளே முறித்துக் கொன்முர்.

நூபுராசுரன் வதம்: சிவபெருமாணப்போலவே, காலிற் சிலம்பு அணிக்குகோண்டு விகாயகப்பெருமான் கடனமாடினர். அதனேயறிக்க நூபுராசரன் அவர் காற்சிலம்பில் புகுக்து. அவரைக் கொல்லக் காலம் பார்த் தருக்தான். கடனம் ஆடி ஓய்க்த பிள்ளேயை ஆவலோடு வாரியெடுத்த உமையம்மை பிள்ளேயின் கால்கள் கணமாக இருப்பதை யறிக்து ஐயுற்று விறவிறன். அப்போதுதான் கால் கனமாக இருப்பதை யறிக்துகொண் டவர்போல, விகாயகர் தமது காலே வேகமாக உதறினர். சிலம்பிற்கிடக்த அசரன் கிழே விழுக்து இறக்தான்.

மத்ஸ்யாசுரன் வதம்: விநாயகர் ஒருநாள் தடாகத்திற் சென்று விளேயாடினர். மினுருவங்கொண்டு அதில் மறைந்திருந்த அசுரன், அவரை நீருள் இழுத்துச்சென்ருன். விநாயகர் மீனுடன் நீண்டநேரம் போரிட்டு, அவினப் பிடித்துக் கரையில் போட்டுக் கொன்ருர்.

கூடாசுரன் வதம்: கூடாசுரன் என்பவன், ஒரு நச்சுப் பொய்கையைப் படைத்தான். அதில் விநாயகரும், முனிகுமாரர்களும் நீராட வருவார்கள், இறந்துவிடுவார்கள் என்று எதிர்பார்த்து, வானத்தில் மறைந் திருந்தான். அவன் எதிர்பார்த்தவண்ணமே முனிகுமாரர்கள் நீருள் மூழ்கி இறந்தனர். இதனேயறிந்த விநாயகர் வானத்தைக் கோபத்துடன் பார்த்தார். கண்ணிலிருந்து உண்டான தீப்பொறியால் கூடன் சாம்பலாயினன்.

ரீலா சரன் நெர்கர் பெரும்பாறை வடி வாக விநாயகரைத் தடுத்து நின்முன். புதிதாக முனேத்த பாறையைக்கண்டு, மக்கள் அணவரும் மயம்தினர். விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்தனர். விநாயகர் பெருமூச்சு விட்டார். பாறை சுக்கு நூருகியது. அதன் வடிவாக டின்ற அசுரனும் மாண்டான்.

கர்த்தமாசுரன் வதம்: காசியபர் அதிதியாகிய தாய்தந்தையர்கள் விநாயகர் செய்யும் சிறகுறும்புகளேப் பொறுக்கமுடியாது, அவருடைய இடுப்பில் ஒரு கயிற்றைக்கட்டி., முற்றத்தில் உலாவவிட்டனர். சமயம் பார்த்திருந்த கர்த்தமன், அவரை, எடுத்து விழுங்கி விட்டான். விநாயகர் விசுவரூபம் எடுத்து வெளிவந்தனர். அசுரன் இறந்தான்,

சாயாசுரன் வதம்: மக்களின் நிழஃப்பற்றி நின்று அவர்களேக் கொல்லும் வழக்கமுடைய சாயாசுரன், விநாயகரையும் அப்படிக் கொல்ல எண்ணினுன். விநாயகர் சிறுகல்லால் அவன்வயிற்றிலடித்துக் கொன்ருர்.

சஞ்சலாசுரன் வதம்: வஞ்சகணுகிய சஞ்சலாசுரன், வின்யாடும் போதே விநாயகரைக் கொன்றுவிடலாம் என்று எண்ணிவந்தான். விநாயகர் அவனியல்பை அறியாதவர்போல, முனிகுமாரர்களோடும் அவ ஹேம் பந்து வின்யாடினர். சமயம் பார்த்திருந்த அசுரன் எல்லாரையும் தோளில் தூக்கிக்கொண்டு வானத்தில் பறந்தான். முனிகுமாரர்கள் பயந்து ஒலமிட்டனர். விநாயகர் இமயமலேபோலப் பெருஞ்சுமையாயினர். அசுரன் தாங்கமாட்டாது தள்ளாடினுன். அவன் கழுத்தைக் காலால் இறுகப்பற்றி அடக்கினுர்.

விருகாசுரன் வதம்: அசுரன் ஒருவன் செந்நாய் வடிவுகொண்டு முனிகுமாரர்களே வெருட்டினுன். இதணேக்கண்ணுற்ற விநாயகர் பாசத்தால் அவினக்கொன்று முனிகுமாரர்களேக் காப்பாற்றினர்.

கட்காசுரன் வதம்: ஒருநாள் விநாயகர் ஒரு சமவெளிப் பகுதியில், முனிகுமாரர்களே மல்யுத்தஞ் செய்ய ஏவிவிட்டுக், கண்டு களித்துக்கொண் டிருந்தார். சமயம்பார்த்திருந்த கட்காசுரன் ஒட்டகவடிவுகொண்டு முனி குமாரர்களே மிதித்துக்கொண்டு இவரையுங் கொல்லவந்தான். விநாயகப் பெருமான் அவினக் காலால் உதைத்தார். உதைபொறுக்கமுடியாது அவன் தின்ற உணவைக் கக்கிக்கொண்டே விமுந்திறந்தான்.

தாமாட்சன் வதம்: காசிமன்னன், தன்மகனுடைய மணத்தை இடையூறின்றி முடித்துவைக்கும் வண்ணம் விகாயகரை வேண்டிக் கொண்டான். அவ்வண்ணமே உடன்பட்டு அவரும் அவனுடன் சென்ருர். வழியில் ஒரு பெரிய காடு இருந்தது. அதில் தாமாட்சன் என்னும் அசுரன் எல்லாரையும் வெல்லக்கூடிய ஆயுதம் ஒன்று வேண்டும் எனச் சூரியனே நோக்கித் தவஞ்செய்து கொண்டிருந்தான். சூரியன் அவன் தவத்திற்கு இரங்கித் தான் வெளிப்படாமலே வேல் ஒன்றைமட்டும் உதவினுன். அவ் வேல் வானத்திலிருந்து கேழ்நோக்கி வந்துகொண்டிருந்தது. விநாயகர் அதினக் கையில் ஏற்று, அதனுலேயே அவினக் கொன்று அன்வரையும் காத்தனர்.

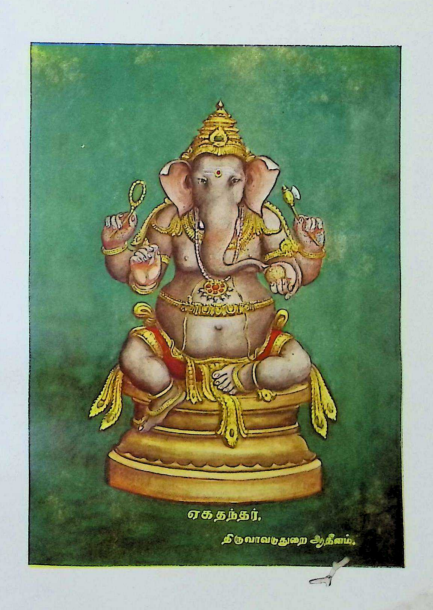
ஐகன், மது வதம்: தமது தக்தையாகிய தூமாட்சன் இறக்தான் என்ற செய்தியைக்கேட்டதும் அவன் மக்களாகிய ஐகன் மது இருவரும் விசாயகர்மேல் படையெடுத்து வந்தனர். விசாயகப்பெருமான் ஒரு பெருமூச்சுவிட்டார். புயலிலகப்பட்ட இலவம் பஞ்சுபோல அவர்கள் கேடுக்தூரம் பறக்துபோய் விழுக்து இறக்தனர்.

ஆத்து மூஅசுரர் வதம்: நராந்தகன் என்னும் அசுரன் ஏவலால் வந்த ஐந்நூறு அசுரர்களும் விநாயகரைநோக்கிப் படையெடுத்து வந்தனர். அவர்களின்வரையும் தனது கால்பரட்டால் அழித்தார்.

தந்துரன், விகண்டன் வதம்: அசுரர்களாகிய இவர்களிருவரும் காசிராசனேயும், விகாயகரையும் கொல்ல எண்ணிப் பிராமண வேடத்துடன், காசியரசனுடைய புரோகித குமாரர்களேப்போல வந்தனர். அவர்கள் வஞ்சத்தையுணர்ந்த விநாயகர் உபசரிப்பார்போல இருகைகளாலும் வாரி யணத்துக்கொண்டு, கசக்கிப்பிழிந்து கொன்றனர்.

பதங்கன், விதுலன் வதம்: பதங்கன் விதுலன் என்னும் இவர்கள் இருவரும் புயற்காற்ருக உருக்கொண்டு காசிநகருக்கே துன்பம் விளேத்தனர். விநாயகர் ஆதிசேடியோயழைத்து வாயுவை உண்ணச் செய்தார். காற்று உருவழிந்த அசுரர்களே விநாயகர் இருகைகளாலும் பிடித்துப் பூமியிலடித்துக் கொன்குர்.

நரந்தகன் வதம்: நராந்தகன் என்னும் அசுரன் சிவபெருமான் அளித்த வரவிசேடத்தால் எல்லாரையும் வென்று விளங்கினுன். வெற்றிச் சேருக்கால் எல்லாருக்குந் துன்பம் விளேவித்தான். தோற்ரேடிய காசி மன்னன் விநாய்கரை உபாசித்தான். விநாயகர் வெளிப்பட்டு அசுரணே உதைத்துக் கொன்றனர். தவமேன்மையாலும் வரபலத்தாலும் மீண்டும் உயிர்பெற்ற நராந்தகன் போர்செய்தான். விநாயகர் அம்பினுல் எய்து,





அவன் தலேயை அறுத்தனர். மீண்டும் மீண்டும் தலே முளேத்தது. அதனேக் கண்ட விநாயகர் அவன்உடலே இல்லாதவண்ணம் திருவடியால் அவனேத் தேய்த்துக் கொன்ளுர்.

கூடசிலா வதம்: கூடன் என்பவன், காசிங்கர் வாயிலில் கல்லாய்க் கிடந்தான். அசுரளுகிய அவனே விநாயகர் பரசு என்னும் ஆயுதத்தால் வென்றடக்கினர்.

காமக்குரோத வதம்: தருமதத்தர் என்னும் முனிவரின் புத்திரிக ளாகிய சித்தி புத்தியென்னும் இருவரையும் மணம் புரிந்துகொள்ள மகோற்கட விநாயகர் எழுந்தருளிய காலத்து, காமன் குரோதன் என்னும் அசுரர்கள் இருவரும் கழுதையாகவும் புலியாகவும் வந்து இடையூறு விளேத்தனர். விநாயகர் அவர்களேக் கைகளாற்பற்றிக் கறகறவேனச் சுழற்றிக் கீழேயடித்துக் கொன்றனர்.

குண்டகுஞ்சர வதம்: குண்டன் என்னும் அசுரன் யா<mark>ணவடிவு</mark> கொண்டு இவரைக் கொல்லவந்தான். விநாயகர் அவன் கழுத்தைநெரித்துக் கொன்ருர்.

சிரம்பா வதம்: தூமாட்சன் மீனவியாகிய சிரம்பா என்பவள் தன் கணவீனக்கொன்ற பழி தீர்த்துக்கொள்வதற்காகப் பேரழகியாக உரு வெடுத்து விநாயகரை யணுகினள். விநாயகரைப் பார்த்து 'பெருமானே! பச்சிலே மூலிகைகளால் ஆன சிறந்த தைலம் கொண்டுவந்திருக்கிறேன்; நானே தேய்த்துத் தைலக்காப்பிடுவேன்; உத்தரவு தரவேண்டும்' என்று வேண்டிக்கொண்டாள். விநாயகர் ஒப்புக்கொண்டனர். அவள் விஷங் கலந்த தைலத்தைப் பெருமானுக்குத் தேய்த்தனள். விநாயகர் அவள து கிலையயறிந்து தேங்காயாலடித்துக் கொன்றனர்.

ஜ்வாலாமுகன், வீயாக்ரமுகன், தாருணன் வதம்: இப்பெயருள்ள அசுரர்கள் மூவரும், விநாயகரையும், அவர் இருக்கும் காசிநகரையும் ஒருசேர அழிக்க எண்ணி, தாருணன் வாயுவாகவும், ஜ்வாலாமுகன் தீயாகவும் மாறி நகரையழித்தனர். வியாக்ரமுகன் புலியாது; கோட்டை வாயிலில் நின்றுகொண்டு எல்லாரையும் கொன்றும், விமுற்கியும் வந்தான். மக்கள் அஞ்சி விநாயகரிடம் விண்ணப்பித்தனர். விநாயகர் பேருருக் கொண்டு புலி வாயைக் கிழித்தும், மற்றவர்களேக் கொன்றும் நகரைக் காப்பாற்றினர்.

பேகாசுரன் வதம்: மேகன் என்னும் அசுரன் அந்தணவேடங் கோண்டு, காசி அரசீன யணுகி அரசே! இந்த விநாயகர், ஊரில் இருக்கும் வரை ஊருக்கே கெடுதி: சிலநாட்களாவது அவர் காட்டில் இருக்க வேண்டும் என்று கூறினுன். அரசன் கேட்டுச், சிந்தித்துப்பார்த்து, இதில் ஏதோ குது இருக்கிறது என்று எண்ணி, அந்தணப்பெருமானே! தாங்களே சேன்று விநாயகரிடம் தெரிவியுங்கள் என்ருன். அவன் அங்ஙனமே செய்தான். உளம் அறிந்த விநாயகர் இதீனக்கேட்டு மனமகிழ்ந்தவர் போல, தன் கழுத்திலிருந்த முத்துமாலேயைக் கழற்றி, அவன் கழுத்தில் அணிந்தார். மாலே நெருப்பாய் அவணேச் சுட்டெரித்தது.

கூபன், மண்டுகன் வதம்: கிணருகவும், தவளேயாகவும் வடிவு கோண்டு இரு அசுரர்கள் வீசாயகரைக் கொல்லக் காத்திருந்தனர். இதனே யறிந்த வீநாயகர் விஷத்திற்கு விஷங்கொடுத்து நீக்குவதுபோல, வஞ்சகனே வஞ்சனேயாலேயே கோல்லவேண்டும் என எண்ணிக் கிணற்றிற் குடுத்தார். வீநாயகர் நேடுநேரம் வெளிவரவேயில்லே. மண்டுகன், வீநாயகர் இறந்தார் என்று எண்ணி மகிழ்ச்சியுடன் கிணற்றைவிட்டு உண்மைவடிவுடன் வெளி யேறினை. கூபனும் அசுரவடிவுடன் வெளிவந்தான். யார் விநாயகரைக் கோன்றது என்றவகையில் அவர்களுக்குள் சண்டைமூண்டது. இருவரும் சண்டையிட்டுக்கொண்டு மடிந்தனர்.

அம்பன், அந்தகன், துங்கன் வதம்: அந்தகன் இருளாயும், அம்பன் நீராயும், துங்கன் மலேயாயும் காசிநகரைக் கணபதியுடன் அழிக்கக் காத்திருந்தனர். விநாயகர் பெரியபறவையின் வடிவுகொண்டு சிறகால் நீரைத் தடுத்தும், மூக்கினலகால் மலேயைப்பிளந்தும், மேனியொளியால் இருளேயோட்டியும் நகரைக் காத்தனர். அம்மூவரும் அழிந்தனர்.

குரன், சபலன் வதம்: ஒருநான் விநாயகப்பெருமான் சிவிகைமிது ஏறி உலாப்போந்தார். அவரைக் கொல்லக்கருதி, இந்த இரு அசுரர்களும் பேரியஒலி செய்தனர். விநாயகப்பெருமாரோச் சூழ இருந்தவர் எல்லோரும் மூர்ச்சையாயினர். விநாயகர் இவர்களேக் கரங்களாற் பற்றிச் சுழற்றினர். அவர்கள் அஞ்சி அடைக்கலம் புகுந்தனர், அருள்வழங்கினர்.

வியாக்ரன் வதம்: மயூரேச விராயகர், பிரமகுண்டக்கரையில் இருந்து முனிவர்களுக்கு உபதேசம் செய்கின்ற காலத்து, ஐடாபின்னன் என்னும் அகரன் புலி உருவந்தாங்கி, முனிவர்களேக் கொல்லவந்தான். கார்க்கிய முனிவருடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் விநாயகர் தாமும் ஒரு பெரும்புலியாகி அவதெடு பொருது வென்ருர்.

மங்களாசுரன் வதம்: மயூரேச விநாயகருடைய பிள்ளேப் பருவத்தில் மங்களன் என்னும் அசுரன், காட்டுப்பன்றியாக முனி குமாரர்களேத் துரத் தினன். விநாயகர் அவினப் பிடித்துப் பல்லேப் பிடுங்கியும், காலால் உதைத்தும் வதைத்தனர்.

கமலாசுரன் வதம்: மயூரேச விநாயகர், மயில்வாகனத்தில் ஆரோ கணித்து, சிவபெருமானூடம் பார்வதி தேவியாரோடும் வானவழியாகச் சென்றனர். அப்போது கமலன் என்னும் அசுரன் ஆயுதபாணியாய் முனிவர்களேயும் தேவர்களேயும் எதிர்த்துப் பொருதனன். இதனேயறிந்த சிவபெருமான் குலம் ஒன்றை விநாயகருக்கு அளித்து, அவனே வெல்லுக எனப் பணித்தனர். விநாயகர் அச்சூலத்தையேவி, அவன் தலேயைப் பிளந்து வென்றனர்.

பிரமதை வதம்: பிரமதா என்னும் அசுரப்பெண் ஒருத்தி, அதிதி வடிவத்தோடு, காசி மன்னணக்கண்டு, 'என்மகன் மகோற்கட விநாயகன் எங்கே? அவணே அழைத்துத் தருக' என வேண்டிக்கொண்டாள். அரசனும் அவ்வாறே விநாயகரை அழைத்து முன் நிறுத்தினுன். அன்ணயாய்வந்த அரக்கி அவரைத் தம் மடிமீது கிடத்திக்கொண்டாள். விநாயகர் அவணே விணயாட்டாகவே உதைத்துக் கொண்ருர்.

துராசாரன் வதம்: பத்மாசுரன் மகனுகிய துராசாரன் காசியை ஆண்டுவந்தான். தேவர்கள் அவீன அழிக்கக்கருதி, கேதாரக்கோட்டத்தை அடைந்து உமாதேவியாரை நோக்கித் தவஞ்செய்தனர். அம்மையின் முகத்திலிருந்து விநாயகப்பெருமான் வெளிப்பட்டார். அம்மையளித்த சிங்கவாகனத்தில் ஏறிக்கொண்டு வக்கிரதுண்டர் என்னும் பெயரோடு போருக்குச்சென்றுர். அசுரனும் பல மாயவடி வங்கொண்டு பொருதான். விநாயகரும் பல வடி வங்கொண்டு அவன் மாயத்தை அழித்தனர். அவன் தலேயைப் பலமுறை யறுத்தனர். மீளமீள் அவன் உயீர்பெற்று எழுவதை யறிந்து விசுவருபங்கொண்டு திருவடியால் தேய்த்துக் கொன்றுர். செருக் கிழந்த அவன் காசிநகரின் காவற்பூதமாயினன்.

தேவாந்தகன் வதம் : நராந்தகன் தம்பியான தேவாந்தகன் தன் அன்பணனே அழித்த விநாயகர்மேற் பழிதீர்த்துக் கொள்ளச் சண்டையிட வந்தான். விநாயகருடைய தேவிமார்களாகிய சித்தி புத்திகளிருவரில், சித்திதேவியார் படைகளேப்படைத்து அவன்மேல் ஏவிஞர். அவைகள் யாவும் பயனற்றுப்போயின. விநாயகர் இறைவன் கொடுத்த வரத்தின் மேன்மை இது என்று எண்ணி, தன் கொம்பை எடுத்து அவன்மேற் சேலுத்திக் கொன்றனர்.

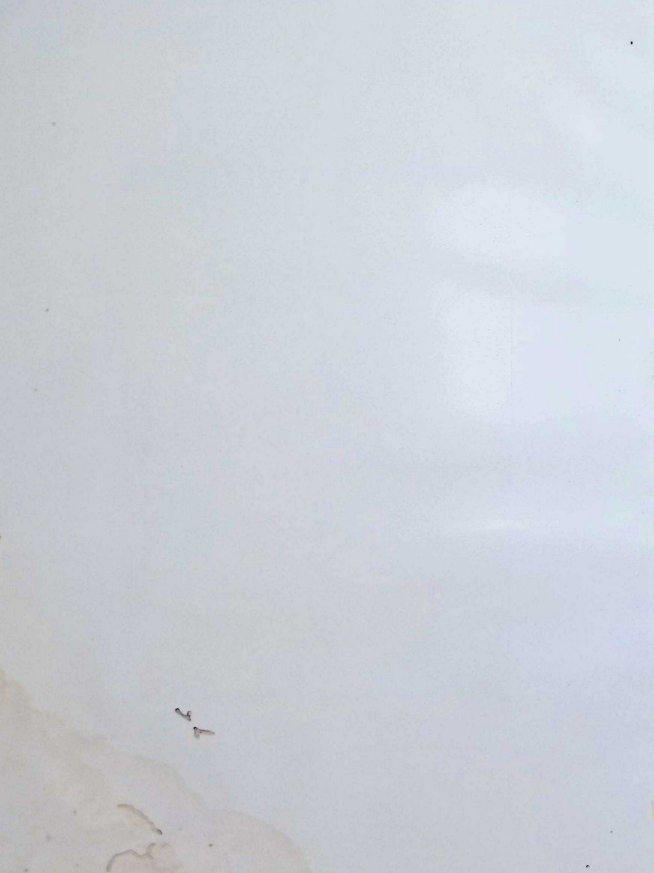
கணன் வதம்: அபிஜித் என்பவனுக்கும், குணவதி என்பவளுக்கும் பிறந்த பிள்ளே கணன் என்னும் அசுரன். அவன் வேட்டையாடச்சென்ற காலத்துக் காட்டில் கபிலமுனிவர் சிந்தாமணியின் உதவியால் பெருவிருந் தளித்தார். அதன் பெருமையை நேரில் அறிந்து கொண்ட கணன் கபிலரிடமிருந்து அதனேப்பிடுங்கிக்கொண்டு வந்து விட்டான். கபிலர் வீராயகரை நோக்கித் தவஞ்செய்தார். விநாயகர் பாசத்தால் அவன் தூலைய யறுத்து அனேவரையும் பாதுகாத்தனர்.

மூடிக் வாகன வரலாறு: இந்திர சபையில் வாமதேவரை அவழதித்த இரோஞ்சன் என்னும் கந்தருவன் அவர் சாபத்தால் பெரிய எலியாயினன். பராசரமுனிவரின் ஆச்சிரமத்தைப் பாழ்படுத்தினன். பராசரர் விநாயகரை வேண்டிக்கொண்டார். விநாயகர் ஆகுவாகிய அதீன வாகனமாக்கொண்டு அடக்கியாண்டார்.

எம்ஸ்யடித்த வரலாறு: மயூரேச விசாயகர் ஒருசான் முனிகுமாரர் களுடன் குளக்கரைக்கு விளேயாடச் சென்றுர். அங்கே முனிவர்கள் கூருறைபதேசம் செய்தருளும்படி வேண்டிக்கொண்டனர். விசாயகர் பர்ணசாலக்குள் அவ்வாறே, அவர்களுக்கு குாறேபதேசம் செய்துகொண் டிருந்தனர். முனிகுமாரர்கள் வெளியே விளேயாடிக்கொண்டிருந்தனர். ஒரு காட்டுப்பூளே அவர்களே வெருட்டியது. முனிகுமாரர்கள் நேடுந்தூரம் ஓடிக் கணத்துப்போயினர். அதலை வடக்கே தலேவைத்துக்கொண்டு உறங்கிப் போரைகள். அதனேப் பெரிய அவமதிப்பாக எண்ணிய எமன், அவர்களேப் படித்துவரத் தூதர்களுக்கு ஆணேயிட்டான். அவர்களும் அவ்வாறே செய்தனர். முனிவர்கள் மக்களேயிழுந்தமையால் வருந்தினர். விசாயகர் மயில்வரகளத்தில் ஏறிச்சென்று எமனே உதைத்து அடக்கி அவர்கள்

அனை சுரன் வதம்: யமன் மகனுகிய அனலாசுரன், அணேவரையும் விழங்கி ஆரவாரித்தான். அதனேக்கண்டு அஞ்சிய முனிவர்கள் விசாயகப்





பெருமானே வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் விசுவரூபமெடுத்து அவின விழுங்கி, பண்டுபோல் உருவந்தாங்கிரின்ருர். அனேவரும் விநாயகப் பெருமானது அளவிலாற்றிலக் கண்டு விம்மிதமுற்றனர்.

சிந்து வதம்: உக்கிரை என்னும் அசுரப்பெண்ணுக்குச் குரியன் சேர்க்கையாற் பிறந்தவன் சிந்து என்னும் அசுரன், அவன் சிவபெருமானே நோக்கிக் கடுந்தவம்புரிந்து வரம்பலபெற்ருன். அதனைல், அமரர் யாரையும் வதைத்துவந்தான். தேவர்கள் அவனது கொடுமைக்கு ஆற்ருது விநாயகரை வேண்டிக்கொண்டனர். விநாயகர் போர்முறைப்படி அந்த அசுரனுக்குத் தூது அனுப்பித் திருந்துமாறு பணித்தார். அப்படியும் அவன் கேளாமையால், படை எடுத்துச்சென்று அவீனப் பரசினுல்வென்ருர். தேவர்களேச் சிறைபிட்டார்.

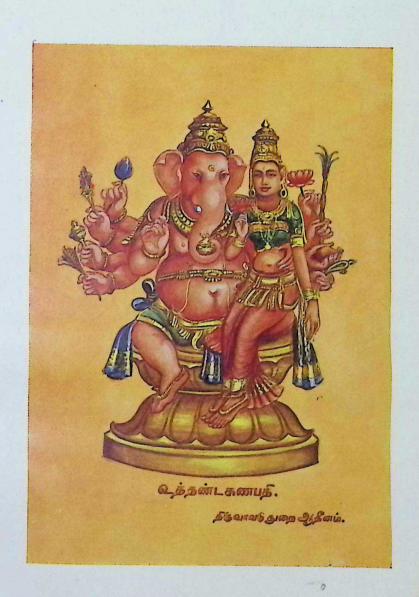
சிந்தூரன் வதம்: சிந்தூரன் என்னும் அசுரன் பிரமதேவனது கொட்டாவியிற் பிறந்தவன். பிரமனிடம் பெற்றவரத்தால் எல்லாரையும் வருத்திவந்தான். முனிவர்களுடைய வேண்டுகோளின்வண்ணம் விநாயகர் விசுவரூபம் எடுத்துச் சிந்தூரணப் பிடித்துக் கைகளாலேயே கசக்கிப் பிழிந்தார். அந்த அசுரனுடைய உதிரத்தை வெற்றிச்சின்னமாக நெற்றியிற் பொட்டிட்டுக்கொண்டார்.

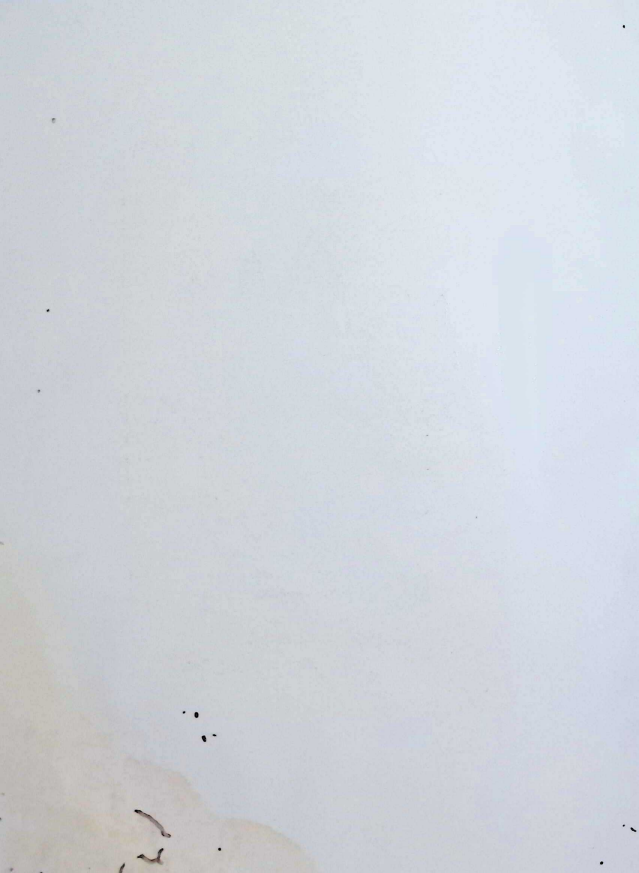
## வரலாறுகளால் அறியப்பெறும் உண்மைகள்:

வரலாறுகள் பலவாக, ஒன்ரேடோன்று ஒவ்வாதனவாக இருப் பதால், இன்று அவற்றைப்பற்றிச் சிலர் ஐயங்கோள்கின்றனர். முன்னர்க் காட்டியவண்ணம் இவ்வரலாறுகளின் அடிப்படைத் தத்துவங்களே ஆராயின் ஐயம் ஒழியும் என்பது உறுதி. மக்களுக்கு வரும் இடையூறுகள், ஒடுகின்ற தேருக்குப்போட்ட முட்டுக்கட்டைகள்போல. முட்டுக்கட்டை ஓட்டத்தைத் தடுப்பதால் தேருக்கு இடையூறு செய்வனபோல் தோன்ற லாம். உண்மையில் அவை வேகத்தில் தேர் எங்காவது போய் வீழ்ந்து விடாதபடி – ஒதுங்கிப் போகாதபடி காக்கப் பயன்படுவதை யாவரும் அறிவர். அதுபோல வாழ்க்கையில் வரும் இடையூறுகளுக் மம்முடைய ஆணவத்தடிப்பை அகற்றி நாம் செம்மைநெறியிற் செல்லத் துணே

அத்தகைய இடையூறுகள் யாரால் – எக்காலத்து – எவ்வளவ உண்டாகும் என அறிப இபலாது. விராயகர் இடையூறுகளுக்கெல்லாக் திலவராக – அவற்றை யடக்கி யாள்பவராக – அவைகள் அன்பர்களேச் சென்றுபற்றுதவண்ணம் தடுப்பவராக இருந்தும், அவரையே வகைகளால் வந்து சேர்ந்தன என்றதை இந்த வரலாறுகள் எடுத்துக் காட்டுகின்றன. விசாயகருடைய பகைவர், கிளியாக, செவிலித்தாயாக, செந்நாயாக, முதல்யாக, கழகாக, கழுதையாக, எலியாக, முவிகுமாரகை, அடிகியாக, அமையாக, புயலாக, இடியாக எல்லாம் வந்தனர்; விநாயகர் அவற்றைவென்றுர் என்ற வரலாறு மக்களுக்கு வரும் இடையூறுகள் இன்னின்னவழியில் வரும்: அவற்றைவெல்ல அவற்றைவென்றவரையன்றி வேறுயாரையுக் துணேயாகக் கொள்ளின் இயலாது என்ற உறுதியையும் நம்பிக்கையையும் உண்டாக்கவந்தன, அங்ஙனம் உண்டான நம்பிக்கையை, இராவணவேப் பக்தாடிஞர் அசுரர்களே வென்ருர் என்ற வேர்கோள்ளச்செய்கின்றன. அவர் அளவில்லாத ஆற்றலுடையவர் என்பதை விளக்கவந்தன. மேல்வரும் வரலாறுகள் அன்பர்கள் எத்தகைய பாவிகளாயினும். வழிபாட்டில் ஊன்றி நிற்பார்களாயின், அவர்கள் எய்தாத இன்பப்பேறில்லே என்பதை விளக்க வந்தன. எல்லாங்கூடி, இறைவன் அளவிலாற்றல் உடையவன், பெருங்கருணேக்கடல், அவணச் சிறுபொழுது வழிபட்டாலும் பெரும்பயன் விளேயும் என்ற உண்மையைப் புலப்படுத்த வந்தனவே.

> கனிய நி?னவெடு நாடொறும் காதற் படும்அடியார்க்(கு) இனியன் இனியோரு இன்னங் கிலம்எவ ரும்வணங்கும் பனிவேண் பிறைநறுங் கொன்றைச் சடைப்பலி தேரியற்கை முனிவன் சிறுவன் பெருவேங்கோல் யாஃன முகத்தவனே.





## வழிபட்டவர்களும், பெற்ற பயனும்

சோமகாக்தன் என்னும் அரசன் பிருகு முனிவர்பால் விகாயக மக்திரத்தை உபதேசங்கேட்டு, வழிபட்டுக் குட்டகோய் கீங்கப்பெற்ருன். இறுதியில் சாருபமுத்தியையும் பெற்ருன்.

வியாசர் விநாயகருடைய ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைத் தியானித்து, உலகம் உய்யப் பதினெண்புராணங்களேயும் ஆக்கித் தந்தனர். தட்சன் முத்கலமுனிவர் உபதேசப்படியே கணேசரை வழிபட்டு, சிவநிந்தைசெய்த பாவத்தையும், வீரபத்திரக்கடவுளால் அடைந்த பலதுன்பங்களேயும் போக்கிக்கொண்டான்.

பிரமன், விநாயகரை வழிபடாது சிருஷ்டிக்கத் தொடங்கவே, படைத்தவையாவும் பேயும் பீசாசுமாயின. துன்பம்வினத்தன. அதுகண்டு அஞ்சிய பிரமன் கணபதியின் ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைச் செபீத்தான். அவர் வெளிப்பட்டுச் சித்தி புத்திகளே உபாசிக்கத் திருவாய்மலர்ந்தார். அவனும் அவ்வண்ணமே செய்து, அவர்களேத் தமது புத்திரிகளாகப் பெறும்பேறு பெற்றுப் படைப்புத்தொழில் கைவரப்பெற்ருன். தமது புத்திரிகள் மணந்து கொள்ளும்வண்ணம் விநாயகரை வேண்டினன். விநாயகரும் மணந்து கொண்டனர்.

மது கைடவர்களால் வருந்திய விஷ்ணு, சிவபெருமானிடம் விநாயக சடாக்ஷரமந்திரத்தை உபதேசம் பெற்று, அவர்களே வெல்லும் ஆற்றஃப் பெற்ருர்.

வல்லாளன் என்னும் செட்டி, விளயாட்டாகக் கல்லேக் கணபதி யாகப் பாவித்து வழிபட்டான். ஊரவர்கள் அவனுக்குப் பல துன்பங்களேச் செய்தனர். விகாயகர் அவணக் காத்து அருள் புரிந்தார்.

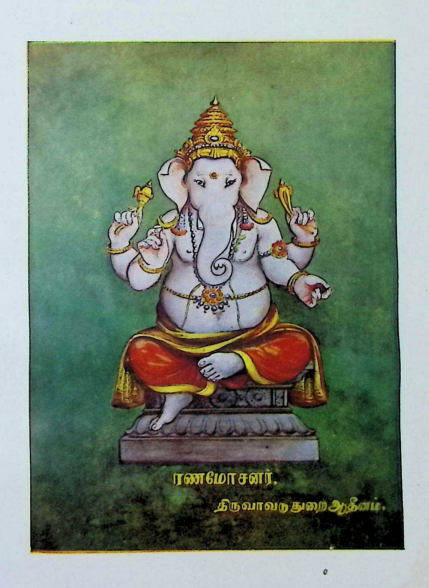
கற்கன் என்னும் அரசகுமாரன் குட்டகோயால் வருந்தினை. முத்கல முனிவரிடம் கணபதி ஏகாக்ஷரமந்திரத்தைப் பெற்றுத் தியானித்து, நோய் நீங்கியுய்ந்தான். கவுண்டின்ய நகரத்திற்குக் காவலனும் ஆனை. விதர்ப்பதேசத்து மன்னருகிய விமராசன் விகாயகரின் ஏகாக்ஷர மந்திரத்தைச் சேபீத்து. ருக்மாங்கதன் என்னும் பிள்ளேயைப் பெற்று மகிழ்ந்தான். ருக்மாங்கதன் வேட்டையாடச் சென்றபோது கவிமுனிவனின் மனேவி முகுந்தையால் காதலிக்கப்பட்டான். அதற்கு ருக்குமாங்கதன் உடன்படாமையால் அவள் சபித்தாள். வெண்குட்டம் உண்டாயிற்று. நாரதர் உபதேசப்படி அவன் கதம்பநகரத்துக் கணேசகுண்டத்தில் மூழ்கிச் சிந்தாமணி விநாயகரை உபாசித்து, நோய் நீங்கப்பெற்றுன். இறுதியில் சாலோக பதவியும் பெற்றுன்.

இந்தேரன் தனது தகாத செயலால் விவேந்த ஊன இந்திரியத்தை ஞானேந்திரியமாகப் பெற்றதும். விநாயகப் பெருமானுடைய சடாக்ஷரமந்து சேபத்தால். கவிமுனிவன் மனேவியாகிய முகுந்தையென்பவளுக்கும். இந்தேரனுக்கும் பிறந்த மகதைய கிரிச்சிரமன் என்பவன், தன் தந்தையாகிய கவி முனிவரிடம் கணபதிமந்தேர்த்தை உபதேசம்பெற்றுக் கல்வியிற் சிறந்தவகை விளங்கிறன். அத்திரி மகரிஷியை வாதத்தில்வென்றுன். வரதகணபதியை அமைத்து வழிபட்டு முத்திபேற்றுன்.

கிரிச்சிரமன் மகறையே பலி என்னும் அசுரன், கணேசரை வழி பட்டுத் தன் மனத்தாலேயே வச்சிரதந்தன், விமகாயன், காளகூடன், சண்டன், பிரசண்டன் என்ற ஐந்து பிள்ளேகளே உண்டாக்கி, எல்லா உலகங்களேயும் தன் ஆட்சியின்கிழ் இருத்தினுன். திரிபுரன் என்னும் பெயரோடு வங்காளத்தைத் தலேநகராகக்கொண்டு ஆண்டுவந்தான்.

தேவர்கள், கணபதி அஷ்டாகஷா மந்திரத்தை நாரதரிடம் உபதேசம் பெற்று, அசுரால் இழக்த தத்தம்பதவியை மீட்டும் பெற்றனர். விமலர் என்பவர் கணேச மகாமந்திரத்தைப் பெற்றுத் திரிபுரணக்கொன்று வெற்றி வீரராக விளங்கினர். உமாதேவியார் விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தை மேற் கொண்டு உலகுப்பச் செய்யும் தமது எண்ணங்களே சுடேற்றிக்கொண்டார்.

கர்த்தமன் என்னும் அரசன் பிருகுமுனிவர் வாயிலாக, 'தான் இப்போது நுகரும் அரச போகங்களுக்குக் காரணம் முற்பிறப்பில்செய்த கணபதி உபாஸினபே' என்று அறிந்துகொண்டான். அத்துடன் நில்லாது எடுத்த இந்தப்பிறவியிலும் சதுர்த்தி விரதம் அனுட்டித்து இருமைப் பயின்யும் எய்தினை.





நளன் கௌசிக முனிவரிடம் பீள்ளேயார் மந்திரத்தை உபதேசம் பேற்று, விநாயகசதுர்த்தி விரதத்தை யநட்டித்து, திக்விஐயம் செய்தான். கற்பொழுக்கங்குன்ருத சந்திராங்கத மன்னனிடம், சண்டைக்குவந்த அரக்கி ஒருத்தி, அரசன் கையைத்தீண்ட முயற்சித்தாள், அரசன் கூசி மடுவிற் பாய்ந்தான். அங்கு நாககன்னிகையர்கள் அவணே வரவேற்று உபசரித் தனர். காதலித்தனர். அரசன் உடன்படவில்லே. அதனுல் அவணே நெடுநாள் சுணங்கவைத்து விட்டனர். கணவணக் காணுது வாடிய அவன் மனேவி இந்துமது நாரதமுனிவர்பால் கணபது மந்திர உபதேசம்பெற்று, விநாயகரை முறைப்படி வழிபட்டாள். விநாயகர் அருளால் நாககன்னிகையர் மனம் இரங்கினர். அவணே விடுதலேசெய்தனர். கணவணயடைந்த இந்துமதி களிகூர்ந்தாள்.

முருகன் கிருஷ்ணேயாற்றின் வடகரையிலுள்ள வனத்தில் விநாயகரை வழிபட்டு, அவரருளால் மயில் வாகனத்தையும், பலவரங்களேயும் பெற்ரூர். அவ்வனத்தையே மயூரேசம் என்னுந்தலமாக அமைத்து இலக்ஷ விநாயகர் என்னும் மூர்த்தியைப் பிரதிட்டைசெய்து வழிபட்டுச் சூரபன்மனுதியரை வென்ருர்.

மன்மதன், சிவபெருமானிடம் பீள்ளேயாருடைய ஏகாக்ஷர மந்திர உபதேசம் பெற்று, விநாயகர் துணேயால், விஷ்ணு கிருஷ்ணஞகத் தோன்றிய காலத்து, அவருக்கு மகஞகப் பிறந்து பிரத்யும்நன் என்னும் பெயரோடு உருவங்கொண்டு விளங்கினுன்,

கிருஷ்ணன் மணவியாகிய ருக்மணிதேவி கணேச உபாஸினயால், சம்பராசுரண வென்று, பிரத்யும்கின மீட்டாள். ரதிதேவியின் அவதார மான சம்பரன்மகளேப் பிரத்யும்கனுக்கு மணம் புரிக்தாள். தன் அநுமதி யின்றித் தன்மகளேக் காதலித்துக் கலக்திருக்த அகிருத்தனேப் பாணுசுரன் சிறையீட்டான். பிரத்யும்கன் விகாயகரை வழிபட்டுச் சதுர்த்தி விரதம் இருக்து அகிருத்தின மீட்டான். மருமகளாகிய உஷாவையும் அழைத்து வக்தான்.

ஆதிசேஷன் நாரதரது உபதேசப்படி, சதுர்த்திவிரதம் இருந்து அவரருளால், ஐந்தஃப்பாம்பாகி அரன் முடியில் இருக்கவும், ஆயிரந்தஃப் பாம்பாக அவனியைத்தாங்கவும், ஒருதஃயோடு விநாயகருக்கு உதரபந்தன மாக இருக்கவும் வரம்பெற்றுன். விப்பிரதன் என்னும் வேடன் முற்கல முனிவரிடம் கணேசமர்நிர உபதேசம்பெற்று, ஆயிரவருஷம் தியானித்து, புருசுண்டி என்னும் பெயரோடு விராயகரையே ஆசாரியராகக்கொண்டு ஞானேபதேசம் பெற்று முத்தியடைந்தான். அவன் அநுட்டித்த விரதம் சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதம். கிருதவீரியனும் அவ்விரதத்தை யநுட்டித்து அத்திரிமுனிவரிடம் உபதேசம்பெற்று, புத்திரப்பேறு எய்தி மகிழ்ந்தான்.

கார்த்தவிரியன் என்னும் அரசன் தத்தாத்திரேய முனிவரிடம் கணேசமர்திர உபதேசம்பேற்று உடற்குறைநீங்கி, ஆயிரம் கைகளேயும், அதற்கேற்ற வலிமையையும் பேற்ருன். இவன் பிரதிட்டைசெய்த மூர்த்தி பீரவாள வீநாயகர். இந்த வீநாயகரை வழிபட்டே, ஆதிசேடன் வலிமை வாய்க்கப்பேற்றுன். இராவணன் இலங்காதிபத்யம் பேற்ருன், பாண்ட வர்கள் துரியோதறையரை வென்றனர். அங்காரகன் நவக்கிரகங்களில் ஒன்றுன். சந்திரன் களங்கம் நீங்கப்பேற்றுன். மதுசூதனன் என்னும் அந்தணனும், கலபன் என்னும் அரசனும், சுமித்திராதேவி என்னும் அரசியும் தம்முன் ஒருவரையோருவர் சபித்துக்கொண்டு கழுதையாகவும், எருதாகவும், புஸ்ச்சியாகவும் ஆயினர். தம்மை அறியாமலே அறுகைச் சுவைத்தும், பறித்தும் விநாயகர்மேல் வீழ்த்தினர். அதனை மகிழ்ந்த விநாயகர் அனேவர்க்கும் அருள்பாலித்தனர்.

ஜனகன் அகம்பிரமவாதியாக இருந்தமையால், நாரதரை அவமதித் தான். நாரதர்வேண்டுகோளுக்கு இரங்கி, விநாயகர் தொழுநோய் கொண்ட அந்தணரைக எழுந்தருளி, அவன் செருக்கையடக்கினர். உண்மை யுணர்ந்து இவன் முக்தனுன். திரிசகன் என்னும் ஏழைப் பிராமணன் கணபதியை உபாசித்துவந்தான். கணேசர் அவனுடைய அன்பை உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டத் தொழுகோய்கொண்ட அந்தணருக அவன் வீட்டிற்கு எழுந் தருளினர். அந்தணன் மினவியாகிய விரஜை என்பவள், தன்வீட்டில் உணவுப்பொருள் ஒன்றுமில்லாமையால் அறுகைக் கிள்ளிக்கொடுத்து விருந்து பேணினர். அதின உண்டுகளித்த விநாயகப்பெருமான், தன் உண்மைவடிவத்தைக் காட்டி மறைந்தனர். கவுண்டின்ய தொட்நோறம் பதிரைப் அறகுவிதம் தேடி அருச்சித்து வந்தனர். அதினக் கண்ட – பசியாலும் வறுமையாலும் வாடிய ஆசிரியை என்னும் முனிவர் பத்தின் இந்த விராயகப்பெருமான் தம்மை ஒரு அறுகுகோண்டு பூசித்த வர்க்குப் பெருஞ்செல்வம் அளிக்கின்ருரே? பதினைபிரம் அறுகுசாத்தும் நம்மை ஏன் இப்படித் தவிக்கவிட்டிருக்கிருர் என்று வருந்தினுள். இதனே யறிந்த கவுண்டின்ய முனிவர் ஒரறுகை எடுத்துக்கொடுத்து, 'இதினக்

கொண்டுபோய் இந்திரனிடம் கொடு; வேண்டியபொன் தருவான், என்ருர். ஆசிரியை அவ்வாறே செய்தனள். அறுகைப்பெற்ற இந்திரனும், குபேரனும், திரிமூர்த்திகளும் தங்கள் செல்வங்களே பெல்லாம் அறுகின் எடைக்கு இட்டும் ஒத்துவராமையால் தாங்களே ஏறியிருந்து அறுகின் பெருமையை உலகிற்கு எடுத்துக் காட்டி குர்கள்.

பஞ்சமாபாதகளுகிய சாம்பன் என்னும் அரசன், வேட்டைக்குப் போன இடத்தில் வரதகணபதியீன் சர்ரிதியில் நுழைந்தான். காட்டில் வீளயாட்டாகப் பறித்து வந்த காய்கறி கனிகளேக்கொண்டு குறும்பாக கிவேதித்தான். அவன் இறந்த பிறகு மறுபிறப்பில் 'வீமன்' என்னும் வேடனுன், ஒருநாள் வேட்டைக்குச் சென்றவிடத்து ஒரு பிராமணனேக் கொன்று வழிப்பறிசெய்தான். அதனல் அவணப் பிரமஹத்தி தொடர்ந்தது. அஞ்சியோடிய அவன் ஒரு வன்னிமரத்தின்மீது ஏறினுன். தூக்கம் வராம விருக்கத் தழைகளேப்பறித்துக் கீழே போட்டுக்கொண்டிருந்தான். அதன் அடியில் ஒரு விநாயகர் திருவுருவம் இருந்தது. அதன்மேல் வன்னிப் பத்தி ரங்கள் விமுந்தன. புத்தியொடு படாமலே விநாயகரைப் பூசித்த புண்ணியத்தால் சாலோக பதவிபேற்ருன்,

விஷ்ணு வன்னிவிநாயகரைப் பூசித்து இரணியக்சிபுவை வென்ருர். வாமன கணபதியைப் பூசித்து மாபலியைவென்ருர். சீர்த்தி என்னும் அரசி விநாயக உபாஸினயால் தன் கணவகுகிய பிரியவிருதன் அன்பையும் வீநாயகரை வன்னிப் பத்திரத்தால் பூசித்து க்ஷிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் மகணயும் பெற்ருள். ஒருமுறை, பொருமைகொண்ட இவளது மாற்ருள் இக்குழந்தைக்கு விஷம் கொடுத்துக் கொன்றுவிட்டாள். சீர்த்தி மிக வருந்தி, கிரிச்சிரம முனிவருடைய ஆணேயின்வண்ணம் ஒருநாட் பூசையைத் தானம்செய்து, தன் மகனுக்கு உயிருட்டினுள். சமி என்பவள் அரவமுனிவருக்கும், சுவேதைக்கும் பிறந்த பெண். மந்தாரன் தௌமிய முனிவரின் புத்திரன். இருவருக்கும் மணமாயிற்று, மன மகிழ்ச்சியுடன் இருவரும் மணமகனில்லிற்குச் செல்கின்ருர்கள். வழியில் துதிக்கையுடனும் தொர்தி வயிற்றுடனும் புருசுண்டி முனிவர் வர்தார். அவரைக்கண்டு அவர்கள் நகைத்தூர்கள். முனிவர் அவர்களிருவரையும் மரமாகச் சபித்தனர். அதீனயுணர்ந்த அரவமுனிவரும், சுவேதையும் கணபதியைநோக்கித் தவஞ் செய்தனர். கணேசர் வெளிப்பட்டு, 'அவர்கள் மரமாகவே இருந்து எல்லாச் சிறப்பையும் எய்துக; அம்மரங்களின் பத்திர புஷ்பங்களே எமக்கு விருப்ப மானவை' என்று அருள்செய்தனர்.

பிரமன் விகாயகரை முதலில் வழிபடாமல், காயத்ரிதேவியுடன் ஒரு யாகம் செய்தான். அதனுல் யாகம் தடைபட்டது. சிவபெருமானுல் தெரிக்துகொண்ட பிரமன் வன்னியிலேயைக்கொண்டு விகாயகரை வழி பட்டான். யாகம் இடையூறின்றி கிறைவெய்தியது. க்ஷிப்ரப்பிரசாதன் என்னும் அரசன் வன்னியிலேயைக்கொண்டு விகாயகரை வழிபட்டு அரசாட்சி முதலிய எல்லா நன்மைகளேயும் எய்தினுன்.

கந்தரி என்னும் அரசகுமாரிஒருத்தி, தியசெய்கைகளாற் புஸேச்சி யாயினர். விநாயக சதுர்த்தியில், அடியார்கள் உண்டேறிந்த இலகளில் இருந்த உணவையுண்டு. விநாயக நாமத்தை ஓதக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த புண்ணியத்தால் தேய்வவுருப் பேற்ருள். குரசேனன் என்னும் அரசன் இந்தேரன் வாயிலாகக் கேட்டு சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட்டித்துச் சாயுச்சிய முத்திபேற்றுன். தாய்க்கொணேசெய்த புதன் என்னும் பிராமணன், தனது தகாத செயல்களாற் குட்டநோயுற்று வருந்தினன், சூரசேன மகாராசா இவினக்கண்டு இரக்கப்பட்டு. கணபதிமந்திரத்தை உபதேசித்து, சங்கடஹர சதுர்த்தி விரதத்தை அநுட்டிக்கச்செய்தார். அநுட்டித்த அவன் நோய்ரீங்கிச் சிலகாலம் வாழ்ந்தான். பின் சாலோகம் பெற்றுன்.

பரசுராமன் பரமசிவீனக் குருவாக அடைந்து கணேச மந்திரமாகிய ஆறெழுத்தை உபதேசம் பெற்றுப் பகைவென்று. தானடைந்த அரசியீல அந்தணர்களுக்குப் பங்கிட்டுக் கொடுத்தான். சிறந்த சிவபோகியானன். காசியபர் விநாயகரை வழிபட்டுப் படைப்பு வன்மையுடன், அவரையே புதல்வராகவும் பெற்று மகிழ்ந்தார்.

இவ்வண்ணம் புராண வரலாறுகள்பல விகாயகபுராணத்திலும், காஞ்சிப் புராணத்திலும், கக்தபுராணத்திலும், வாமன, வராக, பாத்ம புராணங்களிலும் விரிவாகக் கூறப்பெற்றுள்ளன.

> யான முகத்தான் பொருவிடையான் சேயமுகார் மான மணிவண்ணன் மாமருகன்—மேல்நிகழும் வெள்ளக் குமிழி மதத்து விதாயகன்என் உள்ளக் கருத்தின் உளன்.



ஸ்ரீ காசி துண்டி விநாயகர்



## சிறந்த தலங்கள்

இறைவன் எங்கும் விளங்கினுலும், இருக்கோயில்களில் மிகவிளக்கம் பெற்றுள்ளார். பசுவின் உடம்பெங்கும் பால் பரவியிருப்பினும் முஃயின் வழியாகவே வெளிப்படுகின்றது. அதுபோல விநாயகர் எங்கும் எழுந்தருளியிருந்தாலும், சில தலங்களில் அவருடைய இருவருட்பொலிவு சிறந்து தோன்றுகின்றது. அத்தலங்களேயும் அவைகளிலுள்ள விநாயகர் திருநாமங்களேயும், முடிந்தவரையில் வரலாற்றையும் தெரிவிப்போம்.

திருவாவடுதுறை:

துணேவந்த விநாயகர். அழகிய விநாயகர். ரிவப்பிரகாச விநாயகர்.

திருநறையூர்ச்சித்தீச்சரம் : திருவிடைமரு தூர் :

ஆண்டவிநாயகர்.

திருவையாறு:

ஆதிவிநாயகர்.

விருத்தாசலம் :

ஆழத்துப்பிள்ளயார்.

திருச்சிராப்பள்ளி :

உச்சிப்பிள்ளயார்.

குடந்தைக் கீழ்க்கோட்டம் : (நாகேஸ்வரசுவாமிகோயில்)

கங்கைக்கணபதி.

திருக்காருயில் :

கடுக்காய் விநாயகர்,

திருக்கச்தர் :

தாலமூலவிராயகர். கருக்கடி விராயகர்.

திருக்கடவூர் :

கள்ளவாரணப் பிள்ளோயார்.

கடிக்குளம் : திருக்கருகாவூர் : சிதம்பரம் :

கற்பக விநாயகர்.

திருமுருகன்பூண்டி :

கூப்பிடுபின்னேயார்.

திருநாட்டியத்தான்குடி :

கைகாட்டி விநாயகர்.

கோடி விநாயகர். தி நக்கொட்டையூர் : சிந்தாமணி விநாயகர். தி நமறைக்காடு: வீர்கத்தி விநாயகர். Lie Caragi: சுந்தரகணபதி. த முழ்பார்: சூதவனப்பிள் வேயார் நிருவுசாத்தானம் : செவிசாய்த்த விராயகர். அன்பிலாலந் நுறை: சார்ண விநாயகர். திருதள்ளாறு: தருமுறைசுட்டிய விநாயகர். கற்பகப் பீள்ளோர் (கேஷத்ரபாலப் பிள்ளோயார்) முக்கு றுணி விநாயகர் ் வரப்பரம் : (முகக்கட்டண விராயகர்.) உச்சிட்ட விநாயகர், நரமுக விகாயகர். துணேயிருந்த விநாயகர். திருப்பண்யூர் : மாவடிப் பீள்ளேயார். நாகாப்ரணப் பிள்ளேயார். நாகபட்டினம்: பஞ்சமுக விராயகர். நிருத்தன விராயகர். தி நின்னம்பர்: படிக்காசு விநாயகர். ह मुखीर्गारिष्ट्रिक : தேன் விகாயகர். திருப்புறம்பயம் : பிரளயங்காத்த பிள்ளேயார். போய்யா விநாயகர். தி நமாகறல்:

fang:

miring:

Sharmrugi:

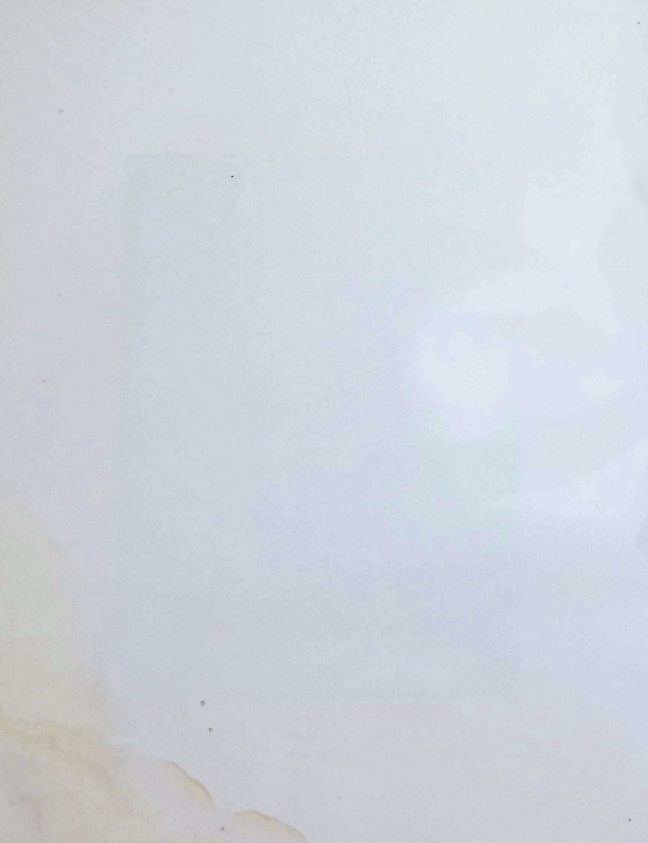
நிருவேண்ணெய்நல்லுர் :

ஆபத்துக்காத்த விராயகர்.

பொல்லாப் பிள்ளேயார்.

கட்டு வீராயகர்.





மாற்றுரைத்த விநாயகர். திருவாருர் : வாதாபி விநாயகர். ஆலவாய் (மதுரை): முக்குறுணிப் பிள்ளேயார். சிதம்பரம் : மாயுதரம்: வரசித்தி விநாயகர். வல்லம் : திருக்களர் : வலம்புரி விநாயகர். காஞ்சிபுரம் : அத்திகிரி: திருப்புகலூர்: வாதாபி விநாயகர். திருச்செங்காட்டங்கு : திருவாருர் : காஞ்சிபுரம் : விகட்சகா விநாயகர். வெள்ளே விநாயகர். திருவலஞ்சுழி: வேதப் பிள்ளேயார். திருவேதிகுடி: சானக்கிராம விநாயகர். திருநல்லூர்: கர்க்கடக விநாயகர். திருந்துதேவன்குடி: (கண்டுபூசித்த விசாயகர்) மயூரேச விநாயகர். மயூரபுரம் துண்டி விநாயகர். காசி: சித்தி வீராயகர். மதுரை: மஞ்சந்தி விநாயகர், காளத்தி: மகாபலேஸ்வரம் அல்லது மகாகணபதி. திருக்கோகர்ணம் : மாணிக்க விராயகர். செல்லக்க நிர்காமம் :

#### பிற இடங்களில்:

எல்லோரா குகைகளில் உள்ள சித்திரங்களிலும் கணேசர் உருவம் காணப்படுகிறது. மேற்பரப்பீல் கணேசர் ஒர் உருவை ஏந்தியிருப்பது போல எழுதப்பேற்றுள்ளது. மற்ருரு பக்கத்தில் சிவன் பார்வதி சித்திரங்கள் தீட்டப்பேற்றுள்ளன. ஐபல்பூர் பக்கம் உள்ள பீராகேட்டில் (Bhera ghat) கணேசர் பெண்வடிவம் ஒன்று உள்ளது. சுசிந்திரம் கோயிலிலும் ஒன்று உண்டு. இந்தியா முழுவதிலும் விளங்கும் பெண் வடிவம் இவை இரண்டுதாம். இது கஜானவி என வழங்கப்பெறுகிறது. திபேத்திலும் இத்தகைய வடிவம் இருப்பதாக அறியப்பெறுகின்றது. \*

தேன்காரியில், லட்சுமி கணபதி வடிவம் ஒன்று இருக்கிறது. மிக அழகிய சிற்பம். விளயகர் உருவம் எட்டுத் திருக்கரங்கள் உடையது. கம்போடியாவில் சிற்குங்கணபதி உருவம் ஒன்று இருக்கின்றது. அதன் மேல்கோக்கிய கரங்கள் இரண்டி லும் சங்கு சக்கரம் காணப்படுகிறது.

குறுத்தில் குடைகோயிலில் உள்ள கணேசரை ஐைனர்களும் வணங்குகிருர்கள். பம்பாய் இந்திய வரலாற்று ஆராய்ச்சி நிலேயத்தில் சேம்பானியன்ற பிள்ளேயார் உருவங்கள் சில உள்ளன. அவை ஜைன வழிபாட்டாளரிடமிருந்து கொண்டுவரப்பேற்றவை. திருவாசியுள்பட எல்லாம் மிக அழகிய வேலேப்பாடுள்ளவை.

விசாயக வணக்கம் புத்தர்களிடமும் பரவியிருந்தது. 'கணபுதி இருதயம்' என்ற மந்திரத்தை அவர்கள் உருவேற்றுவதும் உண்டு, அவர்கள் கணபதியை மூன்று கண்ணேடு கூத்தாடும் நிலேயில் அமைத் துள்ளார்கள். புத்த கணபதிகளில் ஒன்று தலேயில் கரண்ட மகுடத்திற்குப் பதிலாகத் தலேப்பாகை கட்டியுள்ளது. இதனே மகாபுருஷலட்சணம் என்று அவர்கள் பாராட்டுகிறுர்கள். மகாயான புத்தர்கள் வாயிலாகப் பர்மா, ஸயாம், சம்பா (Champa), கம்போடியா, சேபால், திபேத், சைனு, துருக்கிஸ்தானம், கோடான் (Khotan), மங்கோலியா, ஜப்பான் முதலிய இடங்களிலெல்லாம் பல நூற்குண்டுகளுக்கு முன்னமேயே, சித்திரமாக – நெற்பமாக விசாயகர் பரவியுள்ளனர். இந்த நூற்குண்டிலும், அமெரிக் காவில், விவேகாகந்த அடிகள் விசாயகர் கோயிலேக்கட்டி அவர்களே

<sup>\*</sup> Tamil Culture Vol. III No. 2 Page 182.



பிங்கள கணபதி.

திருவாவடு து*றை ஆதீன*ம்.











இந்தியாவில்

வழிபடச் செய்துள்ள செய்தியை உலகம் நன்கறியும். ஜாவாத்தீவிலும், காந்தி சிங்கசாரி என்னும் இடத்தில் (Chandi Singasari) விநாயகர் உருவம் இருக்கின்றது. \*

பர்மியமொழியில் கணபதி, 'மகாபிணி' என்றம். மங்கோலிய மொழியில் 'தோத்கார்' என்றும், 'அபுன்காகாம்' என்றும், திபேத்திய மொழியில் 'த்சோக்ப்ராக்' என்றும், கம்போடிய மொழியில் 'பிராஹ்கணேஷ்' என்றும், சீனமொழியில் க்வான்ஷிடியிக்' என்றும், ஜப்பானிய மொழியில் 'விணையக்ஷா' என்றும் விநாயகர் வழங்கப்படுகிருர். அந்தந்த நாட்டு வழி பாட்டு முறைகளில் விநாயகர் சிவப்பு, பச்சை, வெள்ளே, செம்மஞ்சள் (orange) நிறங்களேயுடையவராகவும் மூஷிகம் சிங்கம் இந்த வாகனங்கள யுடையவராகவும் வர்ணிக்கப்படுகிருர். மகா கிர்வாணவேத கிரந்தத்தில் செங்குருதிபோன்ற நிறத்தையுடையவர் என்றம், துதிக்கையையுடையவர் என்றும் சொல்லப்பெற்றுள்ளது. விநாயகருடைய பிறப்பு வரலாற்றைப் பற்றிய குறிப்புக்கள் வெளிநாட்டுப் புராணங்களிலும் விசேடமாக விளக்கப் பட்டுள்ளன. பௌத்தபுராணம், விநாயகரை 'ஞானதேவன்' என்றும், 'மாயையைவென்றவன்' என்றும் சொல்லுகிறது. புத்தர் ஆனந்தன் என்ற தன்னுடைய மாணுக்கனுக்கு 'கணபதி ஹிருதயம்' என்னும் மக்திரத்தை உபதேசித்தார் என்றும் சொல்லப்பெறகிறது. தார்திரிக நூல்கள் இவரை முக்கண்ணனுக வருணிக்கின்றன.

நாட்டுக்குநாடு விநாயகவடிவங்கள் வேறுபட்டுள்ளன. பம்பாயில் இரண்டு முகங்களோடும், ஜப்பானில் மூன்று முகங்களோடும், சீனவில் நான்கு முகங்களோடும், நேபானத்தில் ஐந்து முகங்களோடும் விநாயகர் வணங்கப்படுகிருர்.

உச்சிட்டகணபதி நாலு கையும் பசுமை நிறமும் உடையவராகவும், மகா கணபதியும், ஊர்த்துவ கணபதியும், ஆறுகையும் பசுமைநிறமும் உடையவராகவும், பிங்களகணபதி ஆறுகையும் பிங்களநிறமும் உடையவ ராகவும், லட்சுமிகணபதி நாலு அல்லது எட்டுக் கைகளுடனும் சக்தியுடனும் வெள்ளே நிறமும் உடையவராகவும் தியானித்கப்படுகின்ளுர் என்று ஆனந்தவாணி என்னும் தெலுங்குப்பத்திரிகை தெரிவிக்கிறது.

<sup>\*</sup> Hindu Culture in greater India. Page 26.

இந்தியாவில், ஜான்ஸி ஜில்லாவில், 5-ம் நூற்ருண்டில் கட்டப்பெற்ற டேற்ரா கோயிலில் (Deogarh Temple) ஒரு விஷ்ணு உருவம் இருக்கிறது. அதன் இடப்பக்கம் உள்ள சுவரில் கணபதி உருவம் அமைந்துள்ளது. பூமாரா என்னும் இடத்தில் உள்ள கோயிலில் முக்கியமான இறைவன் கோயிலுக்குள்ளே தென்னந்திருவாசல்பக்கம் கணேசர், பிரமன், யமன், குபேரன், கார்த்திகேயன், காவேயின்மேல் உள்ள சிவன், சூரியன், காமன், மகிஷாசுரமர்த்தனி இவர்களின் திருவுருவங்கள் செதுக்கப்பெற்றுள்ளன. இக்கோயிலும் 5-ம் நூற்ருண்டிற்கு முந்தியதே. 1

மல்யாளப் பகுதியில் 'கணபதி வட்டம்' என்ற ஒரு பகுதி உண்டு.
நிப்பு படையெடுத்து வந்த காலத்து, கணபதி வட்டத்திலுள்ள விநாயகர்
ஆலபத்தை யிடித்து விக்கிரகத்தையும் சின்னப்படுத்தினுன். மக்கள் தங்கள்
காவற்றெய்வத்தை இழந்துவிட்டோமே என்று மிகவருந்தினர். திப்பு
ஏதோ காரணத்தால் தன் பிழையையுணர்ந்து அக்கோயிலுக்குப் பெருவாரி
யான பொன்னேயும், பூமியையும் தானஞ்செய்தான். இதனுல், திப்புவுக்கு
ஏதாவது தோல்வி முதலிய இடையூறுகள் உண்டாகியிருக்கவேண்டும்
என்று என்னுகிருர்கள் அப்பக்கத்து மக்கள். அவர்கள் இன்றும் அதே
விராயகரையே வைத்து வழிபடுகிருர்கள். கணபதி வட்டத்தைச்சேர்ந்த
சென்மேனி, கிடங்கல்நாடு, நூல்புழை முதலிய பத்துப் பன்னிரண்டுமைல்
சுற்றளவிலுள்ள கிராமங்களில் அந்த விநாயகரின் அருள், இன்றும் அவர்களே
நன்கு பாதுகாத்து வருவதாகவும் – அப்பெருமான் கண்கண்ட தெய்வமாக
இருப்பதாகவும் மக்கள் நம்பிவருகிருர்கள். 2

ெ. பி. 1121-ல் விஷ்ணுவர்த்தனனுல் கட்டப்பெற்ற ஹொய்சலேஸ் வரர் கோயிலில் ஒரு நிருத்தகணபதி திருவுருவம் இருக்கிறது. அது மிக அழகிய வேலேப்பாடமைந்த உயிர்ச்சிற்பம். "

நெம்பரத்தில் செங்கமுகீர்ப் பிள்ளேயார் என்ற ஒன்று உண்டு. திப்புசுல்தான் காலத்தில் மகமதிய விரர்கள் இவரது துதிக்கையை ஒடித்து விட்டார்கள். கலகம் முடிக்ததும், ஊர்மக்கள் இவரது உருவத்தை அப்புறப்படுத்திவிட்டு வேறு உருவத்தைவைக்க முயற்சித்தனர். பிள்ளேயார்

<sup>1</sup> The Gupta Empire Page 151.

<sup>2</sup> Malabar Series - Wyanad - by C. Gopala Nair Page. 127-129.

<sup>3</sup> Hindu Ichnography. Page 66.



புவனகணபதி.

திடுவாவடுகுறை ஆதீனம்.



சக்தி கணபதி



பஞ்சமுக கணபதி



மூஷிக கணபதி

அவர்கள் கனவில்தோன்றிக் 'கையொடிந்த உன்மகணே நீக்கிவிடுவாயோ ?' என்று கேட்டு மறைந்தனர். தங்கள் பிழையையுணர்ந்த மக்கள் அந்த எண்ணத்தைக் கைவிட்டனர் என்ற செவிவழிச் செய்தி வழங்கி வருகிறது. இவ்விநாயகரும் மிக வரதராகப் போற்றப்பெறுகிருர். இந்தச் சந்நிதியும் கற்பக விநாயகர் சந்நிதியைப்போல மேற்குப் பார்த்திருப்பது தனிச்சிறப்பு.

> உளதள வில்லதோர் காதலென் நெஞ்சில்வன் நஞ்சமுண்ட வளரிள மாமணி கண்டன்வண் டாடுவண் கோதைபங்கத் திளவளர் மாமதிக் கண்ணிஎம் மான்மகன் கைம்முகத்துக் களகள மாமதஞ் சேர்களி யானேக் கணபதியே.

> > ---கபிலதேவநாயனர்.

# சிறந்த குறிப்புகள்

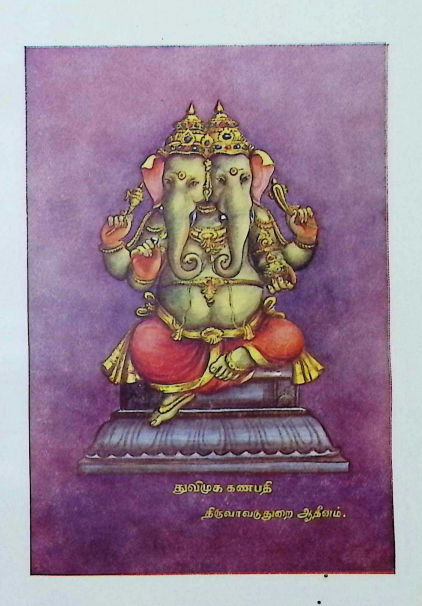
தொட கலத்திற்காகக் கணபதி கோயில் ஒவ்வொரு கிராமத்திலும் இருப்பது இன்றியமையாதது.

## கக்கிரந்தியில் :

அப்பம், வரதம், தாமரை, மோதகம் அமைந்த நான்கு இருக் கரங்கியடிடைய உருவமே சாத்துவிக கணபதி என்று கூறப்பெற்றுள்ளது. யாளே முகத்திள்யும், மனித உடலின்யும், தொங்குகின்ற செவியின்யும், பருத்த வயிற்றின்யும், அகன்று குறுகிப் பருத்த தோள்களேயும், கைகால் கள்யும், பருத்த ததிக்கையின்யும், முறிந்த இடத்பக்கத்தந்தத்தின்யும், விருப்பமான வாகனத்தையும், இடப்பக்கத்தே சிறிது வளேந்த துதிக்கை பையும், வெளிப்படாது மறைந்த அவயவசந்தி எலும்புகளேயும் நரம்பு கள்யும் உடையதாகவும், எப்போதும் தனக்கு முன் பூசிக்கப்பேறுவது ஒன்றின்றித் தானே எல்லாவற்றிற்கும் முன்பு பூசிக்கப் பேறுவதாயும், கணபதியின் திருவுருவத்தை யமைக்க என்று தொடங்கி மிக விரிவாகவும், அமகாகவும் உருவம் அமைக்கும் முறைகளேப்பற்றி நன்கு கூறுகிறது. (பக்கம் 167 முதல் 179 முடிய).

## அபிதானகோசத்தில் :

வீநாயகர் பீறப்பு:- தேவர்களும், இருடிகளும் செய்யுங் காரியங்கள் இடையூறுகளால் தடைபட்டன. அவர்கள் சிவபெருமானே கோக்கித் தவஞ்செய்தனர். இவர்களுடைய இன்னலேயுணர்ந்து கருணேகூர்ந்த வெபெருமானிடமிருந்து ஓர் ஒளியுண்டாயிற்று. அதிலிருந்து ஒரு புத்திரன் தோன்றினர். அவர் மேனியின் ஒளி உமாதேவியின் கண்களேயும் கூசச் செய்தது. அப்புதல்வனுக்கு யானேத்தலேயும், பூதசரிரமும், தேவகரங்களும் போருந்துக என்று அருள்வழங்கினன். அவ்வாறேயாயிற்று, சிவபெருமான் 'கணபதி' என்னும் திருநாமத்தையும், கணங்களுக்கெல்லாம் தலேமைப் பதவியையும் தந்தனர்.





முயற்சி கைகூடுதலும், கூடாமையும் ஊழின் வசத்தனவும், புத்தியின் வசத்தனவும் ஆக அமைந்துள்ளன.` முயற்சி கைகூடாமையே விக்கினம் அல்லது இடையூரும். ஊழான் வரும் இடையூறு வந்தேதீரும், ''ஊழின் பெருவலி யாவுள?' மற்ருன்று, சூழினும் தான் முந்துறும் ''ன்பர் வள்ளுவர். 'எண்ணெயைத் தேய்க்கலாம் எழுத்தைத் தேய்க்க முடியுமா?' என்பது பழமொழி. ஆதலால் முற்செய் வீணயால் வரும் இடையூறு வந்தே தீரும். நுகர்ந்தே கழிக்கவேண்டும். புத்தியான் வரும் இடையூறுகளே, ஆன்ரேர் உபதேசங்களாலும், தியானம் ஆசாரம் சீலம் இவற்ருலும் முன்னரேயறிந்து நீக்கிக்கொள்ளலாம். புத்திதத்துவத்திற்கு அடுதேவதை கணபதி. எல்லா உயிர்களிடத்தும் விளங்குகின்ற புத்திக் கெல்லாம் அவரே ஆதாரமானவர். அவரைத் தியானிக்காவிடின், புத்தி விரிதலும், உபாயந் தோன்றுதலும் இல்லேயாம். ஆதலால் எடுத்த கருமம் இனிது முடியாது.

விநாயகர் தத்துவம்: யாணக்கு நிணவுவன்மை, காண்டல், கேட்டல், ஊறு, ஒன்றையும் ஒருகாலத்தும் மறவாமை, மிக்க வலிவு உடைமை, அளப்பரும் சாந்தமுடைமை, இதஞ்செய்வார்க்கு வசமாய் உதவுவது ஆகிய இவை குணங்களாம். ஆதலால் இக்குணங்களேல்லாம் அமைந்த பெருமானுக்கும் யாணத்தலே அமைந்தது. முடிவும், அறிவும் - அதாவது சித்தியும் புத்தியும் விநாயகருக்குத் திருவடிகளாக அமைந்துள்ளன. அவருடைய தாழ்செவி சர்வஞ்ஞசத்தியையும், ஏகதந்தம் பரஞானத்தையும், ஒடிந்த தந்தம் அபயத்தையும், லம்போதரம் பொறுமையையும், அறிவிக்கும் அடையாளங்களாம். (பக்கம் 57-58.)

### யோகசாத்திரங்களில் :

போக்கில்யில், ஆருதாரங்கள் குறிப்பிடப்பெற்றுள்ளன. அவை மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், விசுத்தி, அநாகதம், ஆஞ்ஞை என்பன. அவற்றள் மூலாதாரம் பாலுணர்த்தும் அவயவத்திற்குக் கீழும், குதத்திற்கு மேலும் உள்ளபகுதி. அது அடுப்புக்கூட்டுப்போல முக்கோண வடிவாக இருப்பது. அதில் நான்கு இதழ்களோடுகூடிய தாமரை உள்ளது. அதன்நடுவில் அதிதெய்வமாக—குண்டலிசத்தியை நடத்துபவராக இருப்பவர் கணேசர். ஆதலால் இவர் மூலாதார கணபதி என்று வழங்கப்பேறு கின்றனர். மனித உடல் தொன்றுதொட்டது. அதன் ஆறு ஆதாரங்களும்—அவற்றின் அதிதேவதைகளும் அங்ஙனமே இயைந்து நம்மை இயக்கி கிற்பன என்பதில் ஐயமில்லே அல்லவா?

#### சோதிட நூல்களில் :

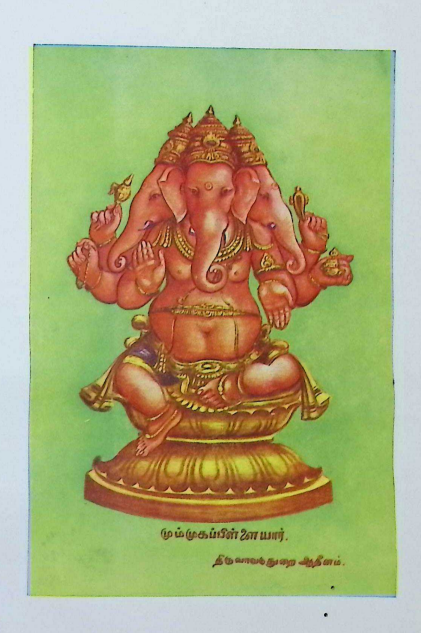
ஒவ்வொரு நக்ஷத்திரங்களுக்கும் அதிதெய்வங்க2ோச் சொல்லிக் கோண்டு வரும்போது, உத்திராட நக்ஷத்திரத்திற்கு விநாயகர் அதிதெய்வம் என்று சொல்லப்பெறகிறது. வராகமிகிரர் இந்நக்ஷத்திரத்திற்கு விஸ்வ தேவர் தெய்வம் என்கின்ருர். விஸ்வதேவர் என்பது கணபதியையும் குறிக்கும் திருப்பெயராகலாம் என்பது சிலர் கருத்து.

### பழமொழிகளில்:

நமது நாட்டில், மக்கள் மேற்கோள்ளும் சில பழக்கங்கள், நடை நோடிகள், தெய்வவழிபாடுகள் எல்லாம் எவ்வளவுக்கெவ்வளவு பொது மக்கள் கருத்திற் குடிகொண்டிருக்கின்றனவோ, அவ்வளவுக்கவ்வளவு அது தொன்மையும் சிறப்பும் உடையன என்பது தெளிவு. அதிலும் மக்கள் பழமொழிகளில் கலந்துவிடுமானுல் அதன் வியாபகத்தை விளம்பவும் வேண்டுமோ? அவ்வண்ணமே விநாயகரைப்பற்றிச் சில பழமொழிகள் வழங்குகின்றன. அவை:-

- 1. பிடித்து வைத்தால் பிள்ளேயார்.
- 2. கணபதி பூசை கைம்மேற் பலன்.
- 3. அரசமரத்தைப் பிடித்த சனியன் அதனடியிலுள்ள பிள்ளேயாரையும் பிடித்ததுபோல.
- 4. பிள்ளேயார் பிடிக்கப்போய்க் குரங்காய் முடிந்தமாதிரி.
- 5. பிள்ளேயார் குட்டியாயிற்று.

முதலிரண்டால், பிள்போயர் திருவுரு எளிதிற் சமைக்குந்தன்மையது என்பதும், வழிபட்டால் பயன் இம்மையிலேயே எளிதிற் கிடைக்கும் என வழிபாட்டுச் சிறப்பும் வகுக்கப்பெறுகின்றன. மூன்ருவது முதலியவற்ருல் ஒன்றுகிகக்க-ஒன்றுதொடங்க அது வேருன்ருய் விளதற்கும், ஒன்றற்கு வருந்திமை சார்ச்சியால் அதின அடுத்துள்ளவற்றிற்கு வருதற்கும் எடுத் தாளப் பெறுவன. ஐந்தாவது காரியத் தொடக்கத்திற்குக் கையாளப் பேறுவது.





## வழிபாட்டுமுறை

### திருவுருச் சமைக்க உதவும் பொருள்கள் :

கடவுள் உருவங்களேச் சமைக்கக் கல், மரம், செம்பு முதலிய உலோகப் பொருள்களேயும், மண் முதலியவற்றையும் பயன்படுத்தலாம் என்று ஆகமங்கள் விதிக்கின்றன. அங்ஙனமே, விநாயகர் திருவுருவத்தை மண்ணினுலும் பசுஞ்சாணியாலும், மஞ்சள், மாக்கல், கருங்கல், வெள்ளேச் சலவைக்கல், பளிங்கு, செம்பு முதலிய பொருள்களாலும், முத்து, பவழம், யாணத்தந்தம், வெள்ளெருக்கின் வேர், அத்திமரம், பசுவெண்ணெய், அரைத்த சந்தனம், வெண்ணிறு, சர்க்கரை ஆகிய இவற்ருலும் அமைத்து வழிபட்டு வருகின்றனர். திருவலஞ்சுழி விநாயகரைக் கடல் நுரையாலான திருமேனி என்று சொல்வது வழக்கம். வீடுகளில், தைப்பொங்கல் சித்திரைப் பௌர்ணமிப் பொங்கல் இந்நாட்களில், பசுஞ்சாணிப் பிள்ளயார் வைத்து அறுகுசாத்தி வழிபடுவார்கள். சாணி இரண்டு நாளக்குமேல் இருந்தால் புழுத்துப்போவதைப் பார்க்கிரும். பின்னயாராகப் பிடித்த அதணே வெய்யிலிலோ, வெற்றிடங்களிலோ வைப்பது வழக்கமில்லே. பத்திரமாகத் தூக்கி மாடத்தில் வைத்திருப்பார்கள், அப்படியிருந்தும் அது திருமணம் முதலிய நற்காரியங்கள் செய்யத் கெட்டுப் போவதில்லே. தொடங்குமுன் அரைத்த மஞ்சளால் பிள்ளயார் செய்து வைத்துப் பூசிப்பது வழக்கம். விநாயகசதுர்த்தி யன்று, புற்று மண்ணுற் செய்வது சில நாட்களில் மாவினுற்செய்த பிள்போரும் வணங்கப் பெறுவர். சாளக்கிராமம் என்னும் நருமதைக் கல்லாலும் பிள்ளயார் செய்வதுண்டு. கணபதிகுண்டம் என்னுமிடத்தில், பாணலிங்கம்போலக் கணபதியுருவமும் தானே வின்கின்றது எனவும், அதீனப் பூசித்தல் சிறப்பு எனவும் கூறுவர். வழிபாட்டின்போது கும்பத்திலும், கூர்ச்சத்திலும், ஓமாக்கினியிலும் விநாயகரை ஆவாகித்து வழிபடுதலும் உண்டு.

## விருப்பமான பூக்களும்—இஃலகளும் :

விநாயகருக்கு அறகும், வன்னிப் பத்திரங்களும், மந்தாரைப்பூவும் மிகச்சிறந்தன. தாழம்பூ, துளசி இவைகளால் விநாயகரைப் பூசித்தலாகாது. சாதாரணமாகச் சிவபூசைக்கு உகந்ததான எல்லாப் பத்திர புஷ்பங்களும் விநாயகர் வழிபாட்டுக்கும் ஏற்றவையே. அறு பு: ஒரிடத்தில் முனேத்துக் கொடிபோல் நீண்டு ஆறிடங்களில் வேருன்றிக் கினேத்துக்கொண்டே போவது அறகு. "அறுகுபோல் வேருன்றி" என்ற உவமையும் பழமொழிகளில் வழங்கப்பெறுதல் காண்க. அங்களமே மூலதாரமூர்த்தியாகிய-குண்டலினியில் வசிப்பவராகிய விநாயகப் பேருமானே குண்டலினியாகிற அறகைச் சுவாதிட்டானம் முதலிய ஏனேய ஐந்திடகளிலும் பொருந்தச்செய்து. சகஸ்திராரத்தில் பல நுனிகளாகத் தழைக்கச் செய்கின்றுராதலின், அறுகு அவருக்கு உகந்ததாயிற்று. உயிர்கள் உடமேவிட்டுப் பிரிந்தும் வினேக்கிடாக வேற்றுடம்பை மேவப் புல் நுனியைப் பொருந்தி, பசுவயிற்றிற் புகுந்து, எருவின் வழியாகப் பயிர்க கோடுபரவி, புருஷகர்ப்பத்தில் தங்குகிறது என்ற உபகிஷத் கருத்தின்படி, உயிர்கள் புல்நுனியிற் பொருந்துவதே முதற்படியாதலின், இறைவன் படைப்பினுள் முதற்படைப்பாகிய விநாயகப் பெருமானுக்கு அறுகம்புல் அருச்சனே மிக விருப்பந்தருவதாயிற்று.

மதுசூதனன் என்னும் மறையவனும், சுலபன் என்னும் அரசனும் அவன் மனேவி சுபத்திரையும் ஒருவருக்கொருவர் சபித்துக்கொண்டு கழுதையும், காளேயும், புஸ்ச்சியுமாயினர். ஒரு விநாயக சதுர்த்தியில் விநாயகப் பெருமான்மேல், அறிவொடு பொருந்தாமலே அறுகை வீசிய காரணத்தால் அவர்கள் தெய்வவுருப் பெற்றனர்.

வேப்புகோயாகிய சுரகோய் கண்டவர்களுக்கு அறுகையிட்டு நீரைக் காய்ச்சிச் சுருக்கிக் கொடுத்தால் சுரகோய் நீங்கும். அறுகை மஞ்ச கோடு சேர்த்து அரைத்து. சிரங்கு முதலிய தோல் நோய்களுக்கு மேற் பூச்சாகத் தடவலாம். ஆகவே இவைகளால் அறகு வெப்புகோய்க் கேல்லாம் கைகண்ட மருந்து என்பது வெளிப்படுகின்றது. யோகிகள் யோகப்பயிற்சியால் விளேந்த மூலாதார வெப்பத்தைத் தணித்துக்கொள்ள அறகுக் கஷாயம் அருந்துவார்கள். இந்தக் கஷாயம் அவர்களால் "மூதண்டக் கஷாயம்" என வழங்கப் பெறுகின்றது. இவைகளே எண்ணிப் பார்க்கும்போது, ஓர் உண்மை வெளிப்படுகின்றது. இதனேயே விநாயக புரண வரலாறு ஒன்றும் விளக்கிக் காட்டுகின்றது.

்யமன் மககைய அனலாசுரன் என்பவணே விராயகப்பெருமான் விழங்கிரை. அதலுல் அவர் மேனிமுழுதும் காந்துவதாயிற்று. அவ்வெப் பத்தைத் தணிக்கச் சந்திரன் அமுதம் ஆட்டினுன். சித்தி புத்திகள் தமது குளிர்ந்த அவயவங்களேக்கொண்டு ஒற்றடங்கொடுத்தனர். விஷ்ணு தாமரைப்பூக்களே ஒற்றிவந்தனர். வருணன் குளிர்ந்த நீரைக்கொண்டு நீராட்டினன். சிவபெருமான் ஆதிசேடணேக்கொண்டு ஒற்றச்செய்தனர். என்னசெய்தும் வெப்பு நீங்கவில்லே. எண்ணபேர முனிவர்கள் ஒவ்வொரு வரும் இருபத்தொரு அறுகையீட்டு வைத்திருந்த நீரைத் தனித்தனியே சோரிந்தனர்; வெப்பு நீங்கியது என்பது அவ்வரலாறு. இதனுல் அறியப் பெறும் உண்மை வெப்பத்தை நீக்க அறுகு பயன்படுகின்றமையே. விநாயகரும், தியானத்தின் முதலிடமாகிய மூலாதாரத்தில் உண்டாகும் கனலால் விளந்தவெப்பத்தைத் தணிக்க, அன்பர்கள் அறுகைத் தீண்டி அருச்சிக்கச்செய்கின்ருர் என்பதாம்.

வன் வி: இதன் இல் வெப்பந்தணிக்கும் மூலிகை. ஆதலாலும், குரிய காந்தக்கல்லோடு குரியவெப்பங்கலந்தவுடன் தீ வெளிப்படுவதுபோல வன்னிக்கட்டையினின்று நெருப்பு வெளிப்படுகையாலும் ஓமம் முதலிய நற்காரியங்களுக்குப் பயன்படும் வன்னித்தழை விநாயகருக்கு உகந்த தாயிற்று. வன்னியடி விநாயகரும் வரங்கொடுக்கும் மூர்த்தியாக விளங்கு கின்ருர். வன்னி நெருப்புவடிவாகலின் நெருப்பிணச்சார்ந்த பொருள்கள் தூய்மையுறுதல்போல, வன்னிமாத்தையும் இலேயையுந்தீண்டிய அன்பர்களுடைய பாவம் அகலவேண்டும் என்ற திருவுளக்குறிப்போடு விநாயகர் வன்னியினடியில் எழுந்தருளியிருந்து, வன்னித்தழையைத் தமக்கு உகந்த அருச்சனேப் பொருளாகவும் ஏற்றுக் கொள்கிருர்.

விதர்ப்பநாட்டு மன்னஞக்கப்பெற்ற சாம்பன், துர்ப்புத்தி முதலிய அமைச்சர்களோடுகூடிச் செய்த பாவத்தால், அவர்கள் அணவரும் அரக்கர்க ளாகவும் வேடர்களாகவும் பிறந்தனர்; காட்டில் எதிர்பாராமல், வன்னி விருக்ஷத்திலேறி விநாயகர்மேல் தழையையுதிர்த்தனர்; பாவம் நீங்கியது; கணேசருலகத்தை யடைந்தனர் என்கின்ற இந்த வரலாறு திமைகளேயும் அவற்றின் பயனுகிய பாவங்களேயும் ஒழிக்கும் உயர்வு வன்னிக்கு உண்டு என்பதைக் காட்டுவதாகும். வன்னிமகத்துவம் அவரவமுனிவரின் புத்திரி யாகிய சமி என்பவளும் அவள் கணவனுகிய மந்தாரனும், கணேசசாரூபம் பெற்ற புருகண்டி முனிவரை இகழ்ந்த பாவத்தால், அவர் சாபம்பெற்று வன்னிமரமாகவும், மந்தாரமரமாகவும் ஆயினர்; பிறகு விநரியகப்பெருமான் திருவருளேப்பெற்று உய்ந்தனர் என்பது வரலாறு.

## பூசிக்கும்முறை

சங்கற்பம் :

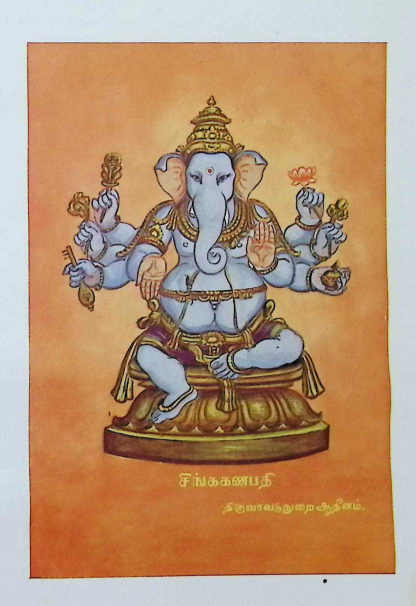
எந்தக் காரியத்தைத் தொடங்கினுலும், இறைவன் திருவருளே முன்னிட்டு, இன்ன நன்மைக்காக, இன்னருடைய விருப்பத்தின் போருட்டுத் தொடங்குகின்றேன் என்று உறுதி செய்து கொள்ளுதல் வேண்டும். அவ்வண்ணம் எண்ணித்துணிதலே சங்கற்பம். 'எண்ணித் துணிக கருமம்' என்பர் வள்ளுவர். அங்ஙனமே பிள்ளேயார் பூசையைத் தொடங்கும்போதும்,

"இன்னின்ன வருட, மாச, பக்ஷ, திதி, நக்ஷத்திர, யோக, கரணங்களோடு கூடிய இன்னநாளில் என் குடும்ப நன்மைக்காக–அறம் பொருள் இன்பம் வீடு இவைகளேப்பெறுதற்காக–வெற்றி, நலம், ஆயுள், வீரம் இவை வளர்தற்காக விநாயகரை விதிப்படி பூசிக்கின்றேன்"

என்று சங்கற்பம் செய்துகொள்ளுதல் வேண்டும்.

பின்னர், சந்தன மரத்தாலாகிய ஓர் வேதிகையைத் தூய்மையான – உயர்ந்த இடத்தில்வைத்து. அதன்மீது அரிசியைப்பரப்பி பொன்னுடையை விரித்து, எள்ளளவு இடைவெளிதோன்ற நூல் சுற்றப்பட்ட கும்பத்தை அதன்மேல் வைத்தல்வேண்டும். அதில் கங்கை, காவிரி முதலிய புண்ணிய நீர்த்தத்தைப்பூரித்தல்வேண்டும். கும்பத்திற்குள்,பிராணப்பிரதிட்டைக்காக, நூமணமுள்ள சந்தனம், கஸ்தூரி, கற்பூரம் முதலியவைகளேயும் பொன், மரகதம், மாணிக்கம், முத்து முதலான பஞ்சரத்தினங்களேயும் இடுதல் வேண்டும். கும்பத்தின்மேல் இத்தி, ஆல், அரசு, மா, நாவல் என்னும் இவற்றின் தளிர்கினப்பெய்து, குடுமித் தேங்காயை அதன்நடுவில் வைத்தல் வேண்டும். அகள்மீது ஐந்து ஏழு முதலிய ஒற்றைப்பட்ட தருப்பைகளால் விடுப்படி முடியப்பெற்ற கூர்ச்சத்தைவைத்து, சந்தனம், புட்பம், அக்ஷதை முதலியவற்குல் அலங்கரித்துப் பூரித்தல்வேண்டும்.

பிரமா, விஷ்ணு, ருத்ரன் முதலான எல்லாத் தெய்வங்களும், கங்கை முதலிய நிகளும் இந்தக் கும்பத்தில் உள்ள நீரைப்பற்றி நின்று அருளுக என்று பாவித்துக் கும்பத்தைப் பூரித்தல்வேண்டும்.





இந்தக் கும்பத்திற்கு மேற்கே கணபதி யந்திரத்தையிட்டு அதன்மீது மண் முதலியவற்ருல் இயன்ற கணபதி வடிவை எழுந்தருளச்செய்து \* அவருக்கு முன்னிஃயில். வட்டகைகளாகிய அருக்கிய பாத்திரங்களே அமைத்து, அவற்றில் குங்குமப்பூ, பச்சைக்கருப்பூரம், கத்தூரி, அரிசி, தருப்பைநுனி, மணமுள்ள மலர், வெண்சிறுகடுகு, கெல், எள் முதலியன இட்டு, நீரைப் பூரித்தல்வேண்டும். இவற்ருலேயே விதிப்படி. அர்க்கிய பாத்திய ஆசமனங்களே அளித்தல்வேண்டும். பின்னர் புஷ்பமும் அஷ்தையுங்கொண்டு, கிழக்கு முதலிய வாயில்களில், ஒம் துவாரஸ்ரீயை நம: என்பது முதலிய அறுபத்தேழு <mark>மந்திரங்களால், வாயிற் பீடத்தைப்</mark> பூசித்து, ''உருக்கிய பொன்போன்ற நிறமும், பெரிய உடலும், அ<mark>ணிக</mark> ளோடு கூடிய அங்கங்களும், தண்டம், அக்ஷமாலே, பரசு, மோ<mark>தகம</mark>் இவற்றையேர்திய நான்கு கரங்களும் உடையவராகச் சித்தி விநாயகரைச் சிந்தித்து, தனது மூலாதாரத்தினின்று, உன்முகராக இருதய கமல<mark>த்து</mark> எழுந்தருளியிருக்கின்ற கணேச மூர்த்தியைத் தன் முன்னிருக்கும் மூர்த்தி<mark>யி</mark> ் விநாயகரே வணக்கம்; என்னுல் இயற்றப்பெறும் இந்தப் பூசணேயை ஏற்றுக்கொள்ள இதல் விளக்கமாக எழுந்தருளுக ் வேண்டிக்கொண்டு, 'கணநாயகம் ஆவாஹயாமி' என்று ஸ்தாபனம் செய்தல்வேண்டும். ஸ்ரீ விநாயகாய ஆஸநம் ஸமர்ப்பயாமி என்று ஆஸ<mark>னம்</mark> கொடுத்து, 'ஸ்ரீ கௌரீ புத்திராய இதம் பாத்யம்' எனப் பாத்யமும், ஸ்ரீ கஜானனுய அர்க்கியம் ஸமர்ப்பயா<mark>மி என அர்க்கியமும்,</mark> ஸ்ரீ சர்வே<mark>சாய</mark> நம: என ஆசமனமும், ஸ்ரீ கஜவக்த்ராயநம: எனச் சாமான்ய நைவேத்யமும் அளித்துப் பின் அபிஷேகத்திற்குத் தொடங்குதல் வேண்டும்.

### அபிஷேகம் :

சந்தனுத்தைலம், மாப்பொடி, மஞ்சள்பொடி, திரவியப்பொடி, பஞ்சகவ்யம், ரஸபஞ்சாமிர்தம், பலபஞ்சாமிர்தம், நெய், பால், தயிர், தேன், கருப்பஞ்சாறு, பழரசங்கள், இளகீர், சந்தனம், ஸ்கபனம், சங்கம் இந்தமுறையில் அபிஷேகம் செய்வித்தல்வேண்டும்.

ച്നെ ചെഞ്ഞു 3- ജരിയുമ ബ്യൂ ട്രഹ്തും ഒരു ചുത്തും വി

<sup>\*</sup> உபதேசகாண்டம், கலசம் யக்திரம் இவற்றிலேதான் விகாயகரை வழிபடவேண்டும் என்று கூறுபெறது.

ഫാര്വാത്യുള്ളിയുടെ ഫാട്ടാല്മാ നകുമാ മൂലാ മുര്വാൻയു ! അയുപ്പാ രാനുള്ളുനം തുട്ടാവാ ഞ്ചുള്ള പ്രാക്കാര്യായുട്ടാവുന്നു അതുറെ അംബ്യാത തുടുത്തുന്നു ! അതുറെ ഉന്നയായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്ടായുട്

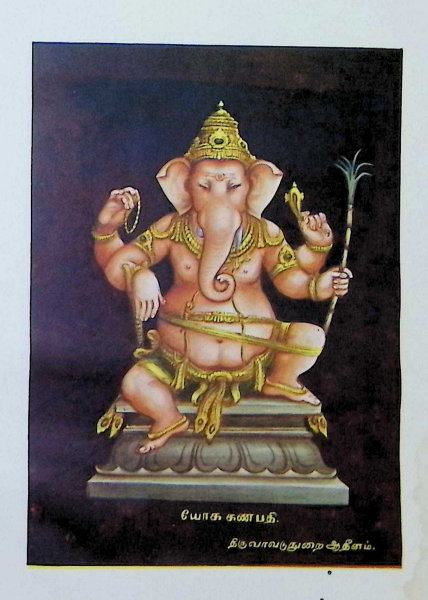
என்று காரணைகமத்தில் சொல்லப்பெற்றுள்ளது. அபிஷேகம்செய்கிறபோது பத மந்திரங்களேத் தனக்கும் பிறர்க்கும் மணேலபம் உண்டாகத் தக்கதாக இனிய குரலில் எடுத்துச்சொல்லுதல் மரபு.

இங்ஙனம் நீராட்டியபின், இரண்டு செம்பட்டாடைகளே, 'ஸ்ரீ விக்க ராஜாய வஸ்திரயுக்மம் ஸமர்ப்பயாமி' என்று உடுத்தி, ஸ்ரீ கணநாயகாய நாகபக்ஞோபவிதாய யக்ஞோபவிதம் ஸமர்ப்பயாமி என்று பூணூல் அணி வித்து, 'ஸ்ரீ கணேசாய ஸர்வாபரணுக் ஸமர்ப்பயாமி' என்று அணிகளே அணிவித்து, ஸ்ரீ விக்கேசாய கந்தம் ஸமர்ப்பயாமி எனச் சந்தனமும், ஸ்ரீ ஸர்வாபிஷ்ட பிரதாயகாய அக்ஷதாக ஸமர்ப்பயாமி என அக்ஷதையும், ஸ்ரீ விளயகம் புஷ்பை: பூஜயாமி எனப் புஷ்பங்களும், ஸ்ரீ சிவகுனவே மால்பாவி சமர்ப்பயாமி என மாலேகளும் அணிவித்தல் வேண்டும்.

பின்னர் இரண்டிரண்டாக அறுகை எடுத்துக்கொண்டு, ஒம் கஜானரைய நம: என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லி, இருபத்தொருமுறை அர்ச்சித்து. அங்கபூசைக்கு ஆரம்பித்தல் வேண்டும்.

#### அங்கபூசை:

பாதங்களில் முழந்தாள்களில் தொடைகளில் ரிதம்பத்தில் நாபியில் வயிற்றில் இருதயத்தில் கழத்தடியில் தோளில் உள்ளங்கையில் ஓம் கணேசாய நம:
ஓம் விக்நாஜாய நம:
ஓம் ஆகுவாகனுய நம:
ஓம் ஏரம்பாய நம:
ஓம் ஏரம்பாய நம:
ஓம் லம்போதராய நம;
ஓம் ஸ்தூலகன்டாய நம;
ஓம் ஸ்கந்தாக்ரஜாய நம:
ஓம் சதுர்ப்புஜாய நம;





நாசி அல்லது முகத்தில் ஓம் கஜவக்த்ராய நம ; கண்களில் ஓம் விக்நுறைந்த்ரே நம : காதுகளில் ஓம் குர்ப்பகர்ணுய நம : தந்தங்களில் ஓம் ஏகதந்தாய நம : சிரத்தில் ஓம் குமாரகுருவே நம : எல்லாவற்றிலும் ஓம் சர்வேஸ்வராய நம ;

என்று அந்தந்த அங்கங்களில் பூஜைசெய்து, பின்னர். முதல் ஆவரணத்தில் ஓம் கணுதிபாய நம: என்பதுமுதல் சங்கடநாசாய நம: என்பதுவரையுள்ள பதினன்கு மந்திரங்களேக்கொண்டும், இரண்டாம் ஆவரணத்தில் விக்க கணபதயே நம: என்பதுமுதல் சித்தி கணபதியே நம: என்பதுவரையுள்ள 11 மந்திரங்களேக்கொண்டும், மூன்ருவது ஆவரணத்தில் ஓம் ரமாயை நம: என்பதுமுதல் சதாசிவாயை நம: என்பதுவரையுள்ள ஒன்பது மந்திரங் களேக்கொண்டும், நான்காம் ஆவரணத்தில் ஓம் ஆதித்தாய நம: என்பது ஒன்பது மந்திரங்களேக் கொண்டும், ஐந்தாம் ஆவரணத்தில் ஓம் த்ரத்யை ஈம: என்பது முதலிய ஏழு மந்திரங்கீளக்கொண்டும், ஆருவது ஆவரணத்தில் இந்திராய நம: என்பது முதலிய எட்டு மந்திரங்களேக் கொண்டும், பூசைசெய்து முடித்த பின்னர், சிறுசண்பகம். கரிசலாங் கண்ணி, வில்வம், அறுகு, இலந்தை, ஊமத்தை துளசி, சிறுவழு துணே, வன்னி, அலரி, மூங்கில், வெள்ளேருக்கு, மரு நம், விஷ்ணு கரந்தை, மாதுோ, மந்தாரம், மரு, சாதிமல்லி, வெண்ணுச்சி என்னும் இருபத்தொரு பத்திரங்க‱க்கொண்டு ஓம் கணுபாய நம: முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச்சொல்லி அருச்சித்தல்வேண்டும்.

சிறு சண்பகம். செவ்வர்தி, மல்லிகை, சம்பங்கி, செங்குவின, தாதகி, மகிழ், தாமரை, புன்னே, ஊமத்தை, முல்லே, விஷ்ணுகர்தை, வெள்ளேக் காக்கரட்டான், நாவல், மந்தாரம், குரா, கோங்கு, செவ்வரத்தம், வெள் கொருக்கு, அகத்தி என்னும் இருபத்தொரு மலர்களேக்கொண்டு ஓம் சுமுகாய நம்: என்பது முதலிய இருபத்தொரு மந்திரங்களேச் சொல்லிப் புஷ்பார்ச்சனே செய்க, \*\*

<sup>\*</sup> மாசிப்பச்சை, கையாந்தகரை, வில்வம், ஊமத்தம், கொச்சி, நாயுருவி, கத்தரி, வன்னி, அலரி, காட்டாத்தி, எருச்கு, மருது, விஷ்ணுகரந்தை, மாதுளே, தேவதாரு, மரு, நெல்லி, சிறுசண்பகம், செந்தாளி, பாதிரி, அறுகு என இருபத்தொன்று என்று புட்பவிறி "மேதகு மாசிப்பச்சை" என்ற பாடல் தெரிவிக்கும்.

அதன் பின்னர் ஓம் சுமுகாய நம: என்பது முதலிய பன்னிரு பெயர் கினயும், ஓம் விநாயகாய நம: என்பது முதலிய அஷ்டோத்திர சத நாமங் கினயும் சொல்லி அருச்சித்தல்வேண்டும்.

பின்னர். உமாசுதாய கம; என்று தூபமும். ஸ்ரீ ருத்ராப்யாம் கம: என்று தீபமும், விக்கேசாய கைவேத்யம் ஸமர்ப்பயாமி என்று கைவேத்யமும், 'ஸ்ரீ சங்கடகாசினே பூர்ணபலம் ஸமர்ப்பயாமி' எனப் பூர்ணபலமும், அர்ப்பித்தல்வேண்டும். ஸ்ரீ விக்கேசாய கம: ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சமர்ப்பயாமி என ஸ்வர்ணபுஷ்பம் சாத்தி, ஸ்ரீ சித்தி விகாயகாய தாம்பூலம் சமர்ப்பயாமி என க் தாம்பூலமும், ஸ்ரீ விக்கேசாய புஷ்பம் சமர்ப்பயாமி எனப் புஷ்பமும், ஸ்ரீ வர்னராஜாய புன: அர்க்கியம் ஸமர்ப்பயாமி என மீட்டும் அர்க்கியமும் அளித்து. அவரது பதிறைரு மந்திரங்களேச் சொல்லி அறுகிறைற்பூசித்து, இருபத்தொருதடவை "கணேசாதி - சக்தி சம்யுக்தாய" அந்தமாக உள்ள மந்திரங்களாற் பூசித்து, தியானித்து, புஷ்ப கைவேத்யம் செய்து, உத்தர நீராஞ்சனம்காட்டி, பிரதட்சிண கமஸ்காரங்களயும் இயற்றிப், பிரார்த்தித்து, அர்க்கியம் அளித்து, சந்திரண்டிம் பூசித்து விகாயக பூஜையை முடித்துத் கொள்ளவேண்டும்.

நிவேதனப்போருள்கள்: மக்கள் உண்ணக்கூடிய உயர்ந்தபொருள்கள் எல்லாம் இறைவற்கும் உகந்தனவே. விநாயகருக்கு உகந்த நிவேதனப் பொருள்கள் தேங்காய், வெல்லம், எள்ளுருண்டை, அப்பம், அவல், வாழைக்களி, மாங்களி, பலாக்களி முதலியன. பயறுவகைகள், கனி வகைகள், கிழங்குவகைகள் எல்லாம் விநாயகருக்கு உகந்தவையேயெனத் தக்கயாகப் பரணி கூறுகின்றது. \* "கடிலே பயரேடு" என்ற திருப்புகழில்

- m, ur. 4.

<sup>\* ··</sup> எப்பயறும் எக்கனியும் எக்கிழங்கும் எத்தேனும் தோப்பையோரு பெருவயிற்றுப் பிள்ணக்குச் சுமத்துதியே ''

\_ தக்கயாகப்பரணி, பா. 229.

<sup>்</sup> அடியவிந்து கொள்வாயே நெஞ்சமே அப்பம் இடியவலோ டெள்ளுண்டை கன்னல் - வடிசுவையில் தாழ்வாளே ஆழ்வாளேத் தன்னடியா ருள்ளத்தே வாழ்வாளே வாழ்த்தியே வாழ். '' — முத்த/இரட்டை, பா. 3.

<sup>்</sup> வாழைக்களி பலவின்களி மாங்களி தாஞ்சிறந்த கழைச் சுருள்குழை யப்பம் எள்ளுண்டை எல்லாம் துறுத்தும் பேழைப் பெருவயிற் குடும் புகுந்தேன் உளம்பிரியான் வேழுத் திருமுகத்துச் செக்கிமேனி விநாயகனே.

அப்பம், அமுது, அவரை, அவல், இளகீர், எள்ளுருண்டை, கடஃக் காயுருண்டை, கரும்பு, கற்கண்டு, வள்ளிக்கிறங்கு, சர்க்கரைப்பொங்கல், வெண்பொங்கல், மிளகுசாதம் (சம்பா), சுகியன், திணமா, துவரைப் புமுக்கல், தேன், நெய், பச்சரிசி, வெல்லம், மிளகு, பணியாரம், பயறு, பருப்பு, முப்புறம், பாகு, பால், பிட்டு, பொரி, மா, லட்டு, வடை, வென்ணெய், வெள்ளரிக்காய், வெள்ளரிப்பழம், விளாம்பழம், நாவற்பழம் முதலிய உணவுவகைகள் உகந்தனவாகக் குறிக்கப்பெறுகின்றன.

#### எல்லாரும் எப்போதும் செய்யக்கூடிய வழிபாடு:

கஐமுகன், தன்னுட்சியில் தேவர்களேயெல்லாம் அடக்கியாண்டு, அவர்கள் தன்னேக்கண்டபோது தலேயிற் குட்டிக்கொள்ள வேண்டும் என்றும், தோப்புக்கரணம் போடவேண்டும் என்றும் வற்புறுத்திவந்தான். அவணே விநாயகர் வென்றதும் தேவர்கள் அந்த நன்றியறிதலேத் தெரிவிக்க "நாங்களும் பெருமானுகிய தங்களேக் காணும்போதெல்லாம் அந்த இரு வழிபாடுகளேயும்செய்கிரும்; விருப்பத்துடன் ஏற்றுக்கொள்ளவேண்டும்" என்று வேண்டிக்கொண்டார்கள். அதுமுதல் அவை அணவரும் செய்யக் கூடிய உகந்த வழிபாடாக ஆயின. இதனே அருணகிரிநாதர் "தொப்பணி குட்டொடு வசைபரிபுர.....அர்ச்சனே மதவேளே" என்றருளுகிருர்கள்.

கணங்கொண்ட வல்வினேகள் கண்கொண்ட நெற்றிப் பணங்கொண்ட பாந்தட் சடைமேல்—மணங்கொண்ட தாதகத்த தேன்முரலுங் கொன்றையான் தந்தளித்த போதகத்தின் தாள்பணியப் போம்.

—கபிலதேவநாயனர்.

## விரதங்கள்

மனத்தின் ஒருமைப்பாட்டி.ற்கும், இடைவிடாத தியானத்திற்கும் உறதுணேயாவன விரதங்களே. விரதம் என்பது அசையாத உறுதி. விநாயகரை எண்ணி மேற்கொள்ளப்பேறும் விரதங்களில் வாரவிரதமாக உள்ளது வெள்ளிக்கிழமை விரதமாகும்.

#### வெள்ளிக்கிழமை விரதம் :

இது, வைகாசி மாதத்துச் சுக்கிலபக்ஷத்து முதற் சுக்கிரவாரக் தோடங்கி ஒவ்வொரு வெள்ளிக்கிழமைகளிலும் தவருது அநுட்டிக்கப் பேறுவது. \* அன்று பகல்முழுதும் உணவு உண்ணுமல் இருத்தல் அவசியம். மாலேயில் மறுபடியும் கீராடி, விகாயகரை வழிபட்டு, ஏதாவது பழங்கிள உண்ணலாம்.

இந்த விரதம் மேற்கொள்பவர்கள், வெள்ளிக்கிழமை விடியற் காஃயில் ஐந்து மணிக்குமுன் புண்ணியந்தியில் நீராடிப் பட்டுடுத்து, புனிதமாக ரத்னகல்ச ஸ்தாபனம்செய்து, கும்பத்தில் விநாயகரைப் பூசித்து கரும்பு, விளாம்பழம், சர்க்கரை, பலாப்பழம் இவற்றை ரிவேதித்தல் வேண்டும். விரதமுடிவில் மாகேசுரபூசை செய்து, அடியார்களுடனிருந்து உண்ணுதல்வேண்டும். இந்தவிரதத்தை யநுட்டித்து அத்திரிமகரிஷி சந்திரின்யும், துர்வாசரையும் பிள்ளேகளாகப்பெற்றனர். பிரமன் சிருட்டித் தோழில் கைவரப்பெற்ருன். குபேரன் சங்கரிதி பதுமுகிதிகளேப் பெற்ருன்.

#### விநாயகசதுர்த்தி:

இது, ஆவணிமாதத்துச் சுக்கிலபக்ஷத்தில் வருகிற சதுர்த்தியிலே விளயகரை முற்கூறிய பூசனேவிதிப்படி வழிபட்டு, பகலில் ஒருவேளே. யுண்டு, இரவில் பால் அல்லது பழம்மட்டும் சாப்பிட்டுக்கொண்டு அநுட் டிக்கப்பெறவது, இரவில் சந்திரினப் பார்க்கவேகூடாது. ஆனுல் விளயக பூசையின் இறுதியில் சந்திரினப் பூசித்தல்மட்டும் அவசியம். இவ்விரத காலத்தில் விளயகரை அர்ச்சிக்கவேண்டிய பத்திரங்கள் மாசிப்பச்சை,

<sup>•</sup> தெதிரைமாதத்துப் பூர்வபக்ஷத்துச் சுக்கிரவாரம் என்கிறது உபதேசகாண்டம்.





கையாந்தகரை, வில்வம், ஊமத்தை, கொச்சி, நாயுருவி, கத்தரி, வன்னி, அலரி, காட்டாத்தி, எருக்கு, மருது, விஷ்ணுகரந்தை, மாதுளே, தேவதாரு, மரு, நெல்லி, சிறுசண்பகம், செந்தாளி, பாதிரி, அறுகு என்ற இருபத் தொன்று என்று புட்பவிதி கூறகின்றது. சதுர்த்தியன்று சந்திரின விஷ்ணு நேரிற்பார்த்த குற்றத்தால் அவமானம் அடைந்தார். வச்சிரமாலியென்பவன் இவ்விரதத்தை யநுட்டித்துப் பெருவியாதி நீங்கப்பெற்று அரசபோகம் துய்த்தான். \*\*

விநாயகபுராணம், இந்த விரதத்தை ஆவணி சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்தி தொடங்கிப், புரட்டாசிமாசத்துச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்திவரையில் அநுட் டிக்கவேண்டும் என்சென்றது. மேற்கூறிய ஆவணி சதுர்த்தியில் விடியல் ஐந்து நாழிகைக்குமுன்பே எழுந்து நதியில் நீராடி, பூசைக்குரிய சாதனங் களேச்சேகரித்துக்கொண்டு, முன்கூறியவாறு கலசஸ்தாபனம்செய்து, அதன் முன்பு பொன்னுலும், மண்ணுலும் இயன்ற திருவுருவங்களே எழுந்தருளச் செய்து விதிப்படி தினந்தோறம் பூசித்தல்வேண்டும். இந்த ஒருமாதத்தில் தினமும்தவருமல், விகாயகருடைய மந்திரமாகிய, ஒன்று, இரண்டு, நான்கு, ஆறு. எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு, இருபத்தெட்டு என்னும் எழுத்துக்களுள்ள மந்திரங்களுள் ஏதாவது ஒன்றைச் செபித்தல்வேண்டும். ஒன்று, இரண்டு, நான்கு எழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செபிப்பவர்கள் இலக்ஷம் உருவும், முடியாதாயின் அரைலக்ஷமும், ஐந்து, ஆறு, எட்டு, பத்து, பன்னிரண்டு எழுத்துள்ள மந்திரங்களேச் செபிப்பவர்கள் இலக்ஷம் உருவும், முடியாதாயின் பதினுயிரம் உருவும், இருபத்தெட்டெழுத்து மந்திரத்தைப் பதினுயிரமும் குறையாமல் செபிக்கவேண்டும். அங்ஙனம் செபீக்கும்போது பத்துருவிற்கு ஒருகால் ஒரு தர்ப்பணமும், தருப்பணத்திற்கு ஒருமுறை ஒரு ஒமமும், பத்து ஓமத்திற்கு ஒரு முறை அன்னதானமும் முடிந்தவரை செய்யவேண்டும். ஒருமாதம் முடிந்ததும் பூசையைமுடித்து விநாயகருக்கு வீதியுலா செய்வித்து, மன்மய மூர்த்தியை நதியிலாவது, மடுவிலாவது எழுந்தருளச் செய்தல்வேண்டும்.

இவ்வண்ணம் பூசை முடிகன்றவரை முப்பதுநாளும் உணவு உறக் கங்களேரீக்கி, விஷயசுகங்களேயும் விரும்பாமல் இருந்து, முடிவில் எல்லா ரோடும் இருந்து உண்ணுதல்வேண்டும். இங்ஙனம் கடும் விரதம் இருக்க இயலாதவர்கள் விரத ஆரம்பத்திலாவது இவ்வாறு இருந்து மற்றநாட்களில்

<sup>\*</sup> உபதேசகாண்டம். சிவவிரதம், பா. 330-381.

அவிக, பழம், பால் முதலிய சாத்துவிக உணவை உட்கொண்டு வருவது நலம். முப்பதுநாளும் அநுட்டிக்க முடியாதவர்கள் விநாயக சதுர்த்தி யன்றமட்டுமாவது விதி பிறழாமல் அநுட்டிப்பது அவசியம்.

இவ்விரதத்தை முருகன் அநுட்டித்து இடையூறின்றிப் போரில் குரணே வேன்ருர். உமாதேவியும் அநுட்டித்து மகிழ்ந்தனர். கர்த்தமன் என்னும் அரசன் அநுட்டித்து அரசாட்சியைச் செவ்வனே நடத்தி, மறுமையில் பேரின்ப நிலமையும் பெற்ருன். நளன் அநுட்டித்துச் சிவஞானப் பேரெய்தினன். இவ்வண்ணமே சந்திராங்கதன் இருமையின்பத்தையும் எய்தினை. மன்மதன், ஆதிசேடன் முதலியவர்களும் அநுட்டித்து இன்பம் எய்தினர்.

### குமார சஷ்டி விரதம் அல்லது பிள்ளேயார் நோன்பு :

இது, கார்த்திகை மாதம் கிருஷ்ணபக்ஷம் பிரதமை முதல் மார்கழி மாதம் சுக்கிலபக்ஷம் சஷ்டி திதிவரையில் இருபத்தொருகாள் அனுட்டிக்கப் பேறும் விரதமாகும். 'சட்டி தொட்டுச் சதயம் விட்டு' என்ற பழமொழி யுங்கூட இவ்விரதம் தொடங்குங் காலத்தையும், முடிக்குங் காலத்தையும் அறிவிக்கிறது. கோன்பு பூண்பவர்கள் இருபத்தோரிழையாலாகிய நூலேக் காப்பாக அணிதல்வேண்டும். ஆடவர் வலது மணிக்கட்டிலும், பெண்கள் இடது மணிக்கட்டிலும் அணிவது மரபு. இந்த இருபத்தொருகாட்களிலும் விளயகருக்குத் திருமஞ்சன முதலியவைகளேச் சிறந்தமுறையில் செய்வித்து ஒவ்வொருளிக்கு ஒவ்வொருவிதமாக, இருபத்தொருவகையான பணியா ரங்களே நிவேதித்தல் வேண்டும். முதல் இருபது நாட்களிலும், ஒருபோது உண்டு, நியதியுடன் செய்யாதன செய்யாமல், பிள்ளேயார் கதையைப் பேரியோர்கள் சொல்லக் கேட்டுக்கொண்டு, எப்போதும் தியானபரர்க னாகவே நாட்களேக் கழித்தல்வேண்டும். இறுதிகாள்மட்டும் உணவொழிந் திருந்து மறுநாட்காலேயில் பாரணேசெய்து விரதத்தை முடித்துக்கொள்ளுதல் மரபு. அனந்தன் இவ்விரதத்தை யநுட்டித்துக் துன்பம் நீங்கப்பெற்ருன்.

#### சங்கடஹரசதுர்த்தி :

மாசிமாதம் தேப்பிறையில் செவ்வாய்க்கிழமையோடுவரும் சதுர்த்தி இதியில் துவங்கி, ஓராண்டு விதிப்படி அதுட்டித்தால் எல்லாத்துன்பங் களும் கீங்கப்பேற்று, செல்வம், செல்வாக்கு, கல்வி முதலிய எல்லா இன்பங்களேயும் எய்தலாம்.

1 1 1

<sup>\*</sup> அவிக – உப்பின்றிப் பொங்கப்பேற்ற உணவு.

இவ்விரதத்தைத் துவங்குநாளில், சூரியனுதிக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னரே உறக்கத்தினின்று எழுந்து விதிப்படிச் சங்கற்பித்துக்கொண்டு. புண்ணியந்தியில் நீராடிச் சிவசின்னங்களே அணிந்துகொண்டு விநாயகப் பெருமானத் தியானித்து, அவருடைய ஒரெழுத்து, ஆறெழுத்து மந்திரங்களில் யாதாயினும் ஒன்றை - அதுவும் தெரியாதவர்கள் அவருடைய பெயர்களேயாவது இடைவிடாது அன்றமுழுதும் செபித்தல்வேண்டும். உபவாசம் இருப்பதேமேல். அன்று இரவு உறக்கமும் கூடாது. விநாயக புராணத்தைப் பாராயணம்செய்வது நல்லது. முன் விநாயகசதுர்த்தி விரதம் போன்றே இதற்கும் பெருமானே எழுந்தருள்வித்துத் திருமஞ்சன முதலிய வற்றை விதிப்படிச்செய்து வழிபடலாம். இவ்விரதத்தை ஓராண்டுவரை உறுதியுடன் அநுட்டித்தவர்கள், கூன் குருடு முதலியன நீங்கப்பெற்று உய்வர். உடல்பலம் பெறுவர். அறிவுசெறிவர். எல்லா இன்பமும் தானே வந்தயையும்.

இவ்விரதத்தைக் கிருதவிரியன் மேற்கொண்டு கார்த்தவிரியன் என்ற வீரணப் பிள்ளேயாகப் பெற்றுப் பேரரசை எய்தினன். சந்திரன் இந்கோன் பைப்பூண்டு, தனது கூடியரோகம் நீங்கப்பெற்றுன். புருசுண்டி என்னும் முனிவர் அநுட்டித்துத் தன் பிதிரு தேவதைகளேச் சுவர்க்கத்திற்கு அனுப் பிரைர். இன்றும் கடன்தொல்ல, நோய், பகை உடையவர்கள் இந்த நோன்பைப்பூண்டு அவை நீங்கப்பெற்று இன்பம் எய்தி வருகின்றனர்.

இதனே முதன்முதலில் செவ்வாய் அநுட்டித்துப் பேறபெற்ருன் அத்னுல் இது அங்காரக சதுர்த்தியெனவும் வழங்கப்பெறும்.

1:01

#### பெண்கள் பூசைமுறை:

நமது நாட்டில் எந்தக் கலேகளும், ஆசாரங்களும் பெண்களாலேயே பாதுகாக்கப்பெறுகின்றன எனலாம். இன்றைய உலகப்போக்கில், தானும் தொழிலுமாக அத்துவித கிலேயில் கலந்திருக்கும் ஆடவர்களுக்கு. விரதங் களேயும், நாள் – கிழமைகளேயும் கின்வூட்டிக் கொஞ்சத்துக்குக் கொஞ்சம் சமய வாழ்விற்கு உயிர்த்தண்ணிர் ஊற்றி வருபவர்கள் தாய்மார்களே எனல் மிகையாகாது. அவர்கள் பரம்பரையாக இரண்டு விநாயக விரதங்களே அநுட்டித்து வருகின்ருர்கள். வெள்ளிப் பிள்ளேயார் கும்பிடுதல், செவ் வாய்ப் பிள்ளேயார் கும்பிடுதல் என்ற பழக்கங்களே அவர்களால் மேற் கொள்ளப் பெற்றவை. அவற்றிற்கு அவர்கள் சொல்லும் வரலாறுகளும், பூசைமுறையும் செவி வழியாகவே வேதம்போல வந்துகொண்டிருக் கன்றன. வேதம் பெண்கள் கேட்கக் கூடாததுபோலச் செவ்வாய்ப் பிள்போயார் கதையும் ஆடவர்கள் கேட்கக்கூடாது என்ற மரபு இருக்கிறது. அவற்றைத் தெரிந்தவரையில் விளக்கலாம்.

#### வெள்ளிப் பிள்ளேயார்:

பேண்கள், வெள்ளிக்கிழமை விடியற்காலே நாலு மணிக்கே எழுந்து எண்ணெய்தேய்த்து முழுகிவிட்டு. ஆசாரமாகப் பட்டாடை அல்லது தூய்மையான பஞ்சாடை புலேந்து, செவ்வலரி, செவ்வரத்தை, அறகு முதலியனகொண்டு பூசிப்பார்கள். ஈனுக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்து வைப்பார்கள். பூசையெல்லாம் சூரியன் உதிப்பதற்குள் முடிந்து விடவேண்டும். தாழையில், நெற்கதிர் இவைகளே வைத்து வழிபடுதல் வழக்கம்.

வரலாறு: ஒர் ஊரில் ஓர் அரசனிருந்தான். அவனுக்கு அருமையாக ஒரு பிள்ளே, அந்த அரசகுமாரன் ஒரு பசுங்கன்றை வளர்த்துவந்தான், அந்தக்கன்று உண்டால்தான் அவன் உண்பான். அது உறங்கினுல்தான் அவன் உண்பான். அது உறங்கினுல்தான் அவன் உறங்குவான். இப்படி அவனும் கன்றும் ஆசையால் பிணிப்புண்டு வளர்ந்தனர். அரசனும் தனது மகன் எண்ணப்படியே விட்டுவந்தான். ஒருநாள் அந்தப் பசுங்கன்று கட்டை அறுத்துக்கொண்டு ஊர்ப்புறமாக ஒடிவிட்டது. போனவிடத்தில், பள்ளத்தெருவில் ஒரு விட்டு முற்றத்தில் கேல் உலர்ந்துகோண்டிருந்தது. அதனேக் கன்று தின்றுவிட்டது. வந்த விட்டுக்காரி கெல் போய்விட்டதே! ஒருநாள் கூலி போய்விட்டதே! என்று பதறிப்போய், கோயங்கொண்டு உள்ளேயிருந்த தடியைக் களைடு வள்து அடித்தான். கன்று இறந்துவிட்டது. அப்போது வந்த அவள் கணவன், ஐயோ ஐயோ அரசகுமாரனுடைய ஆசைக் கன்றல்லவா? இப்படிச் செய்துவிட்டாயே என்று அரற்றினன். அதனேக் கேட்ட பள்ளப்பென் யான் என்ன செய்வேன்; தவறிவிட்டேனே என்று பயந்து, அதனே வெட்டி அடிக்குப்பானேயில் அடைத்து மறைத்துவைத்துவிட்டாள்.

மாலேக்காலம், மன்னன் மகன் தனது வளர்ப்பைக்காணுமல் தவித் துப்போனுன். தந்தையிடம்போய் 'கன்று வந்தால்தான் உண்பேன்; உறங்கு வேன் ' என்று அடம்பிடித்தான். அரசனும் ஆட்களேவிட்டுத் தேடச் சோன்னன். அவர்கள் எங்குந்தேடிக் காணைமயால் ஒவ்வொரு விடாகப்





புகுந்து தேடத்தொடங்கினுர்கள். ஊரவர்களிற் சிலர், இன்று நண்பகல் அந்தக்கன்று ஊர்ப்புறமாகத் தாழங்காட்டுக்கு எதிரில் உள்ள பிள்ளேயார் கோயில்பக்கம் போயிற்று என்ளுர்கள்: சிலர் 'தாழங்காட்டுக்கு உள்ளே இருக்கும் பள்ளத்தி நெல்லேத் தின்றது பார்த்தேன்' என்ளுர்கள். இதனேக் கேட்ட ஏவலர்கள் பள்ளத்தியின் வீட்டைச் சோதனேபோடக் கிளம்பி விட்டார்கள். இதனேயறிந்த பள்ளத்தி, பிள்ளேயார் கோயிலுக்குப்போய் 'ஐயோ கணேசா! ஆபத்துக்காத்த பிள்ளேயாரே! தெரியாத்தனமாக ராசா வீட்டுக் கன்றைக் கொன்று விட்டேன்; ஆபத்தில் அகப்பட்டுக் கொண்டேன்; என்னே எப்படியாவது காப்பாற்றவேண்டும்' என்று வேண்டிக் கொண்டாள். அன்பெனும் வலியுள் அகப்படும் விநாயகப்பெருமானும் அருள்வழங்கினர்.

அரசனுடைய ஏவலாட்கள் அவள்வீட்டு அறையீலே உள்ள பாணகளேயெல்லாம் சோதித்தனர். பள்ளத்தி, அகப்பட்டுக்கொண்டோமே என்று தவியாகத் தவித்தாள். பிள்ளேயார் பெருங்கருண்யால் பாணக் குள்ளிருந்த கன்றினிறைச்சி எல்லாம் தாமரைப்பூவாகக் காணப்பட்டது. வந்த ஏவலர் ஒன்றும் அறியாது சென்றனர். பள்ளத்தி எப்படியாவது போழுது விடிவதற்குள்ளே கன்றை எழுப்பிக்கொடுத்து என்னேக் காப்பாற்றுங்கள் என்று கணபதியை வேண்டிக்கொண்டாள். கணபதியும் கன்று எழும்பக் கருணேபுரிந்தார். கன்று துள்ளிக்கொண்டு அரண்மனே கேள்கு ஓடிற்று. இதனே அறிந்த பள்ளத்தி, கன்றெழுந்த நேரமாகிய வெள்ளிக்கிழமை விடியல் நாலுமணிக்கே, இந்த நேர்களை அதுட்டிக்கத் தொடங்கினுள்.

தான் உழைத்த நெல்லிலிருந்து, 'நலுங்காத நாழி, குலுங்காமல் குறுணி' சேர்த்து, ஆசாரமாகக் குத்தி அரிசியாக்கினுள். மா இடித்து வெல்லத்தைக் கலந்து பிசைந்து பிடிக்கொழுக்கட்டையாகப் பிடித்தாள். கன்றை எழுப்பித்தந்து உழவினக்காத்த நன்றி யறிதலுக்காகக் கன்றைப் போலவும், பசுவைப்போலவும், இடையன், அரசன், அரசகுமரன், ஏர், கலப்பை, உழவன், சால், கரகம் இந்தவடிவங்களேப்போலவும், தன்னேப் போலவும் மாவினுற் பதுமைகள் செய்துவைத்து வேகவைத்தாள். விடியலுக்குள், தாழமடல் நெற்கதிர் இவற்றைச் குழப் பரப்பினுள். இடையில் ஈனுக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார் பிடித்துவைத்தாள்: பூசித்தாள். இதனுலே இவளுக்கு இருந்த ஆபத்து கீங்கியதோடல்லாமல் செல்வமும் வளர்ந்தது.

நம் நாட்டுப் பெண்கள் ஆடி, தை மாதங்களில் வரும் வெள்ளிக் கேழமைகளில் முற்கூறியவண்ணம் நீராடி, தாழமடல் நேற்கதிர் இவை கஃரப்பரப்பி, கொழுக்கட்டை சுட்டுவைத்து வழிபடுவார்கள். அதனுல் செல்வம் பெருகும்; இடையூறுகள் நீங்கும் என்பது அவர்கள் உறுதி.

#### செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் :

தைச்செவ்வாய், ஆடிச்செவ்வாய் இந்தக்கிழமைகளில், தொடங்கி, இத்தின செவ்வாய் என்று உறுதிசெய்து இந்த நோன்பைத் தொடங்கு வார்கள். பெண்கள்மட்டுமே இந்த விரதம் கொண்டாடுவது வழக்கம். ஆண்களுக்குச் சத்தங்கூடக் கேட்கக்கூடாது. அவர்கள் இந்த நிவே தனத்தை உட்கொண்டாலும். கோற்கும்போது உளதாகும் உரல் உலக்கை ைகேட்டாலும் கால் ஓய்ந்துவிடும்: வலி குன்றும் என்பது அவர்கள் ஆதலால், ஆடவர்கள் உண்டு உறங்கச் சென்றபின்போ, நம்பிக்கை. ஊருக்குப்போன பின்போ எல்லா வீட்டுப் பெண்களும், ஆடவரில்லாத ஒரு விட்டில் ஒன்று கூடுவார்கள். அவரவர்கள் மிச்சமின்றி உண்ணக்கூடிய அளவுக்கு கெல்லேக் கொணர்ந்து பங்காகக் கொடுப்பார்கள். அணவரும் நீராடித் தூய்மையாக செற்குற்றுவார்கள். அரிசியான பின்பு கணேந்து மா இடிப்பார்கள். எல்லாம் அவர்கள் கூட்டுறவுமுறையிலேயே நடைபெறும். உப்பிடாமல் மாவைப் பிசைந்து. தேங்காயைச் சுறு சுறு துண்டுகளாக்கி, அதிற்போட்டு, அந்த இளந்ரையேவிட்டு நன்ருகப் பிசைந்து அடையும் உருண்டையுமாகச் செய்து. நிராவியில் வைக்கோமேப்பரப்பி, அதன்மேல் வைத்து. மேல் ஆவி போகாதவண்ணம் மூடி வேகவைப்பார்கள். அன்று கூடியிருக்கிற பெண்களில் சிறமிமுதல் அனேவருக்கும் அளவுக்கேற்ப ஓரடையாகத் தயார் செய்யப்பெறும். பிறகு ஈருக்கன்றின் சாணத்தால் பிள்ளேயார்செய்து, அதற்குப் புன்கஇில, புளிய இிலகளேக்கொண்டு சூழல் அமைத்து. அதன் ஈடுவிலே பிள்ளேயாரை எழுந்தருளச் செய்வார்கள். தேங்காய் பழம் பாக்கு வெற்றிஸ்கினத் திருத்திப் பரப்பி, கொழுக்கட்டை களேயும் பரப்பி வைத்துவிட்டுத் தூபமிட்டுக் கதைசொல்லத் தொடங்கு வார்கள். கதை முடிந்ததும், கற்பூர ஆராத‰செய்து, நைவேத்யம் செய்து விட்டு அனேவரும் ஒருங்கிருந்து அவரவர்களுக்கு உரிய அடைகளே உண் பார்கள். பொழுதுவிடிய நான்கு நாழிகைக்கு முன்பே எழுந்து இரவு கொழுக்கட்டை வேகவைத்த வைக்கோல், புன்கந்தழை, புளியந்தழை, பூசைசெய்த பூ. இமே எல்லாவற்றையும் கொண்டுபோய், ஆற்றில்விட்டுப்

பிள்ளேயாரையும் வழியனுப்பிவிட்டு. வாய்பேசாமல் கிறைகுடத்தோடு புனிதமாக மஞ்சள் குங்குமம் அணிக்து, வெற்றிலேயும் சுவைத்து, வீடு திரும்புவார்கள். அன்றமுழுதும் யாருக்கும், காசு தானியம் முதலியன கொடுக்கமாட்டார்கள்.

கதை: ஓர் ஊரில், ஒரு வேளாளன் இருந்தான். அவனுக்கு ஏழு பிள்ளேகளும், ஒரு பெண்ணும் இருந்தனர். மணவியிறந்துவிட்டாள். மிக ஏழ்மையான குடும்பம். தந்தையும் பிள்ளேகளும் அன்றைக்கன்று கூலி வேலே செய்து நெற்கூலி வாங்கிவருவார்கள். அந்த நெல்லே அந்தப்பெண் குற்றிப் பொங்கி இடுவாள். ஆனல், அவர்கள் அதிருஷ்டம்; வறுமையின் எதிரோலி; வாங்கிவருங் கூலிரெல் அவ்வளவும் பதராகவும் உமியாகவும் ஆகும். அரிசி அரைவயிற்றுக் கஞ்சிக்குக்கூட ஆகாது. பொறுமைக்குச் சிகரமாகிய அந்தப்பெண் அதனேப் பக்குவமாக்கி உழைப்பவர்களுக்கு அளித்துவிட்டுத் தான் வடிகஞ்சியையுண்டு காலத்தைக் கழித்துவந்தாள். இவர்கள் குடித்தனம் இப்படி நடந்துவருகிறது.

ஒருநாள் ஒளவைப்பாட்டிக்குக் கடுமையான பசி. இந்த வீடு பார்த்து உணவுக்கு வந்தாள். வீட்டிலோ ஆடவர்கள் எல்லாரும் வேஃக்குப் போயிருந்தார்கள். ஒளவை வெளித்திண்ணேயில் நின் றுகொண்டே, 'அம்மா பதி! அன்னம்போடு' என்று இரைந்தாள். அந்தப்பெண் அரையாடையை யுடுத்தியிருந்தமையால் வெளியில்வந்து பதில் சொல்லவும் வெட்கி, அரைக் கதவைத் திறந்துவைத்துக்கொண்டு, ஒளிந்திருந்தபடியே, ஒளவையாச்சே எப்படி இல்ஃயென்பது என்று பயக்து தேம்பித்தேம்பியழுதாள். ஒளவை மனம் இளகியது. ஏன் அம்மா அழுகிருய் என்று கேட்டாள். பாட்டி! எனக்கு ஏழு அண்ணனும், அப்பாவும் இருக்கிருர்கள்; அவ்வளவு பேரும் நன்ருக வேலே செய்பவர்கள்; நிறையத்தான் கூலிவாங்கி வருகின் ருர்கள்: ஆணல் அந்த நெல் எல்லாம் எங்கள் அதிர்ஷ்டம் குத்தக்குத்த உமியும் பதருமாகப்போகின்றது: அரை வயிற்றுக்குக்கூடப் பற்ருமற் போகின்றது; அந்த நிஃயில் எப்படிப்பாட்டி பிச்சைபோடுகிறது ' என்று அழுதாள். ஒளவையார் மனமிளகி, 'அப்படியா அம்மா! இந்த நிலமை ஏன் முன்னமே சொல்லவில்லே; போனுற்போகிறது: இந்தா! நான் பிச்சை யெடுத்த அரிசியில் கால்நாழிகை இருக்கிறது; ஒரு தேங்கர்ய் இருக்கிறது; என்னே நிணத்துக்கொண்டு செவ்வாய்ப் பிள்ளேயாரைக் கும்பிடு: அப்புறம் பாரேன் உனக்கு இருக்கிற அதிர்ஷ்டத்தை ' என்று சொன்னுள். பாட்டி வார்த்தையைக் குரு உபதேசமாகக் கொண்ட அந்தப் பெண் அந்த அரிசிபையும் தேங்காயையும் வாங்கிவைத்துக்கொண்டு, செவ்வாய்க்கிழமை என்றுவரும் என எதிர்கோக்கியிருந்தாள்.

செவ்வாய்க்கிழமையும் வந்தது. அன்ணனும் அப்பனும் உண்டு உறங்கப்போன பின்பு, அவள் நீராடி நோன்பு கும்பிடத் தொடங்கினுள். அடுப்புப் பற்றவைக்க நெருப்பில்லே. என்னசெய்வாள் பாவம். ஊரடங்கி விட்டது. இவனே மதித்து அந்த அர்த்தராத்திரியில் நெருப்பளிப்யார் யார்? தெய்வமேகதி என்று, எங்கேயாவது வெளிச்சம் தெரிகிறதா? பார்ப்போம்; தெரிக்தால் அங்கேபோய் செருப்பு எடுத்துவருவோம் என்று எண்ணினுள். ஊருக்கு வெளியே போனள். புன்கமரமும், புளியமரமும் இணேந்து உயர்ந்து வளர்ந்திருந்தது. அதில் ஏறி புன்கங்கினேயில் ஒருகாலும், புளியங் கின்யில் ஒருகாலும் வைத்துக்கொண்டு தொல்தூரம் பார்த்தாள். அங்கே ூரிடத்தில் வெளிச்சம் தெரிந்தது. மிகுந்த மகிழ்ச்சி. கீழே இறங்கினுள். அந்த இடத்திற்கு ஓடினுள். அது ஒரு சுடுகாடு. பிணம் எரிந்துகொண்டே இருந்தது. இவளுடைய தளராத உறுதி எதினயும் பொருட்படுத்தவில்லே. நெருப்பெடுக்கப் பரபரந்தாள். பிணஞ் சுட்டுக்கொண்டிருந்த வெட்டியான் ்டுக்க வேளேயில் வக்த நீ யாரம்மா? பேயா பிசாசா? பெருமானுடைய பிறப்பா? உள்ளதைச் சொல் ' என்ருன். அந்தப்பெண் ' நான் பேயுமல்லள் பீசாசமல்லள்; பெருமானுடைய பிறப்புத்தான்; நான் ஒரு நோன்பு எடுக் கப்போகிறேன்: அதற்கு நெருப்புவேண்டும்' என்ருள். அவன் 'அப்படி யானல் இந்தா என் கையிலேகிடைத்தது கால்நாழியரிசியும் தேங்காயும்; இதனேயும் கொண்டுடோப் எனக்காகவும் பிரார்த்தணேசெய்' என்று சொல்லி நெடுப்பையும் கொடுத்தான். பெண் அவ்வாறே வாங்கிக்கொண்டு வருகிற போது தனக்கு நெருப்பு இருக்கின்ற இடத்தைக்காட்டி உதவிசெய்த புன்கந்துறையையும், புளியந்தழையையும் பறித்துக் கொணர்ந்தாள்.

கோன்பெடுக்கத் தொடங்கிறுள். அப்போது அந்தப் பெண்ணுள்ளம் எண்ணியது. அந்த வெட்டியான் இல்லாவிட்டால் நெருப்புக் கிடைத் திருக்குமா? அந்தப்பீணம் அந்த நேரத்தில் எரியவில்லேயாறுல் நெருப்பு எங்கே? என்பவற்றை எண்ணினுள். அவர்கள் நீனவாக வெட்டியானேப் போலவும், பீணத்தைப்போலவும் மாவினுல் செய்தாள். அவற்றையும் கோழக்கட்டையோடு வைத்து வேகவைத்தாள். ஒளவைப் பாட்டியாகிய குருவைத் தியாவித்துக்கொண்டே அவள் சொன்னபடி பிள்ளேயார்பூசை



திருவாஞர் முலாதார கணபதி திருவாவடுத்தை ஆக<mark>ீனம்</mark>



பன்னினுள். உறுதி உயர்வையளித்தது. ஊக்கம் விளேந்தது. நிலேயும் உயர்ந்தது. நிணத்தவண்ணம் செல்வநிலயுயர்ந்தது. குடும்பம் வலுத்தது. அண்ணன்மார்கள் அனேவருக்கும் மணமுடித்துவைத்தாள். ஏழைக் குடும்பம், எல்லோராலும் எண்ணிப் பார்க்கக்கூடிய அளவுக்கு மிகமிக உயர்ந்துவிட்டது. அண்ணன்மார்கள் எண்ணுகிருர்கள்; நாம் மட்டும் மணமுடித்துக் கொண்டோமே! ஈமது வீட்டுத் தெய்வம்போல விளங்கும் தங்கைக்குத் தக்க கணவினத்தேடிக் கொடுத்துவிடவேண்டாமா ? என்று. காலங் கூடிற்று. கடவுள் கருணேயுக் துணேசெய்தது. தக்க செல்வர் மணந்துகொண்டார். புக்கவீட்டுக்குப் போகின்ற அந்தப்பெண், தனது அண்ணிகளே அழைத்து மிக இரகசியமாக, 'அம்மா அண்ணிமார்களே! நமது குடும்பம் முன்பு எப்படி இருந்தது தெரியுமா? இன்று நீங்கள் விட்டு விளக்குகளாக வரக்கூடிய அளவுக்கு நமக்கு அருள்செய்தவர் விநாயகரே; ஒளவையார் உபதேசப்படி, செவ்வாய்க்கிறமைகோறும். தவருமல் அவரை, இவ்வண்ணம் பூசித்துவக்தேன்; கீங்களும் தவருமல் செவ்வாய்ப்பிள்ளேயாரைக் கும்பிடுங்கள்; நீங்கள் எவ்வளவு பணக்காரிக ளாக இருந்தாலும், இரண்டு வீட்டிலே அரிசி பீச்சையாக வாங்கித்தான் இந்தநோன்பு நோற்கவேண்டும்; செய்த கொழுக்கட்டை மீதமிருந்தால் வேறு யாருக்கும் கொடுக்காதிர்கள்; எலி, பூண, நாய் தின்னப் போடாதிர் கள்: விரதமிருந்த மறுநாட்காஃயில் பூசைசெய்த அப்பொருள்களேயும், பிள்ளயாரையும் மிக பயபக்தியுடன் வழிகூட்டி அனுப்புங்கள்; அன்று கொடுக்காதீர்கள்; இது உறுத் - உறுத் ' என்று யாருக்கும் எதையும் சொல்லிப் போனுள்.

நாட்கள் கழிந்தன. செல்வம் நிலமையை மாற்றியது. அண்ணி மார்கள் உள்ளத்தில் செல்வச்சேருக்கு மூடியது. கடவுள்மீதுள்ள அன்பு குறைந்தது. நோன்பீல் அவள் செய்யக்கூடாது என்ற குற்றங்களே எல்லாம் செய்தார்கள். அன்பு குறைய வளங்குறைந்தது; வளங்குறைய உளங்குறைந்தது; உளங்குறைய உள்ளசெல்வமும் குறைந்தது. ஊர் ஊராகப்போய்ப் பிழைக்கவேண்டிய நிலயும் வந்துவிட்டது. இந்நிலயில் சிமாட்டியாக வாழுகின்ற தங்கை தமையன்வீட்டிற் சீராட வந்தாள். நிலமையை உணர்ந்தாள். அடிப்படையான காரணங்களேயும் அறிந்தாள். அண்ணிமார்களுக்கு அறிவூட்டினுள். அறிவு திருந்தப்பேற்ற அண்ணி மார்கள் முன்போலவே செவ்வாய்ப் பிள்ளேயார் பூசையை மேற்கொண்டு திறப்பாக நடத்தினர்கள். செல்வமும் பெருகிற்று.

செவ்வாய்ப்பிள்ளேயார் கும்பிட்டால் அனேவரும் இப்படி வாழலாம் என்ற உறுதி நமதுநாட்டு மங்கையர்க்கரசியர்களிடம் மலிந்திருக்கிறது. அதனுலேதான் இந்நோன்பில் அவர்களுக்கு அழுத்தமானபற்று.

### விள்யாட்டில் பிள்ளேயார் :

பர்து முதலியன ஆடும்போது கைவாசிவருதற்காக ஆடும் முதல் ஆட்டத்தைப் பின்னேயார் ஆட்டம் என்று சொல்வது வழக்கமாகும். அப்படியே சொக்கட்டான், தாயம் முதலியன ஆடும்போதும், முதலில் பின்னேயாருக்கு என்று உருட்டுவது வழக்கம். கிராமப்பகுதிகளில் பழங்காலத்தில் பின்னேயார்பர்து என்றே ஒரு வினேயாட்டுவகை உண்டு. சிறவர்கள் முழுச்செங்கல் ஒன்றைக் குத்திட கிறுத்திவைப்பார்கள். அந்தக்கல்லப் பந்தால் தலேக்கு ஒருதடவை அடிப்பார்கள். யார் அடித்த போது அந்தக்கல் விழந்துவிடுகிறதோ அவர்கள் மற்றக் கட்சிக்காரர்களேப் பந்தால் அடிப்பார்கள். அவ்வண்ணம் அடிக்கும்போது தங்கள் கட்சிக்காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமாதிரிக் கையைத் துணியால் முடிக்காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமாதிரிக் கையைத் துணியால் முடிக்காரர்கள் பலரிடமும் பந்து இருக்கிறமாதிரிக் கையைத் துணியால் முடிக்காறர்கள் தொற்றவர்கள். இவ்வண்ணம் குழந்தைகள் வினயாட்டிலும் பின்னேயார் கலந்திருக்கின்றுர்.

போகபந் தத்தந்த மின்றிநிற் பிர்புணே தார்முடிமேல் நாகபந் தத்தந்த நாளம் பிறையிறை யான்பயந்த மாகபந் தத்தந்த மாமழை போன்மதத் துக்கதப்போர் ஏகதத் தத்தெந்தை செந்தா விணேபணிந் தேத்துமினே.

— கபிலதேவநாயனர்.

## பிள்ளேயார் ஆயுதங்கள்

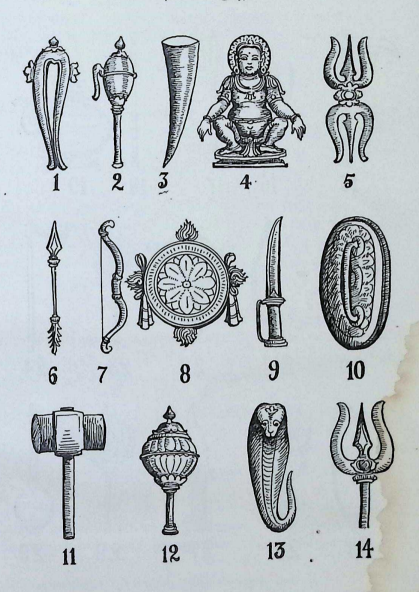
காலதேவன் நமது வாழ்க்கைப்பாதையைப் பலவேறு வழிகளில், பலநாட்டுமக்களுடைய கூட்டுறவைக்கொண்டு கணந்தோறும் மாற்றி அமைக்கின்ருன். அதலை நமது அகவாழ்வு புறவாழ்வு இரண்டுமே மாறுகின்றன. நமது பண்டைய வாழ்வியலின் துணப்பொருள்களான பாத்திரபண்டங்களும், போர்க்கருவிகளும் இன்று வேற்றுருவத்தில் வேறு வேறு பெயர் தாங்கிரிற்கின்றன. சில மறைக்தே போயின. சில பெயர் மட்டும் மறைக்துபோயின. ஆதலால் அவற்றைப்பற்றி இந்த இருபதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்கின்ற நாம் தெரிக்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது.

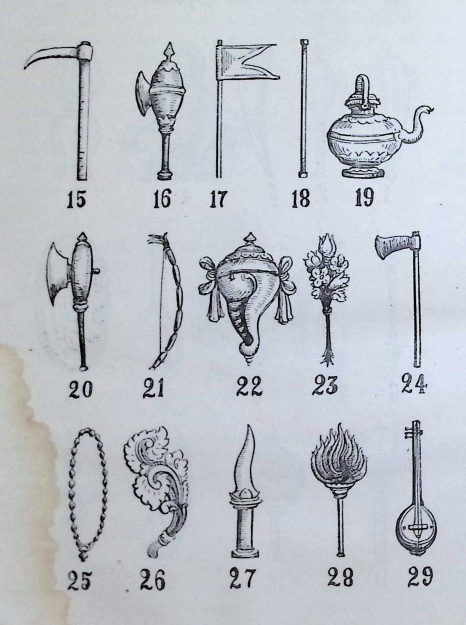
இருந்தகாலத்திலே காரியப்பாட்டிற்கு கருவிகள், கருவிகளாக வேண்டிய உருவும், தகுதியும் உடையனவாக இருந்தன. அவற்றில், ஆடம் பரமும், அணியழகும் அடிவைக்கத் தொடங்கியகாலத்து, எத்தணேயோ இழைப்புவேஃகளும் கொடிக்கருக்கு வேஃகளும், சிற்ப சித்திர வேஃ களும் கலந்துவிட்டன. அதனுல் அவை ஆயுதங்களா? அல்லது அணியா? என்றுகூட அறியமுடியாதஈிலே நமக்கு ஏற்பட்டுவிட்டது. அவ்வண்ணமே (ஆயுதங்களே) போர்க்கருவிகளே மக்கள் கையாண்டகாலத்துக் கருவிக மன்னர்களும் மந்திரிகளும் கையாளுவனவற்றில் ளாகவே இருந்தன. சித்திரம் கலந்தன. கடவுட் கைகளில் இருப்பன, என்றும் பொருள்களாகவே இருப்பதால் அவை அழகுப்பொருள்களாகவே ஆயின. ஆதலால் அவைகளின் இயற்கையமைப்பையும், இன்று கடவுளர் கரங் களில் விளங்கும் அமைப்பையும் தெரிந்துகொள்ளவேண்டியது இன்றி யமையாதது. மற்றும், நாட்டிற்குநாடு கருவிகளினுடைய அமைப்பு மாறி யிருக்கின்றது.

கல்லுக்கு உயிர்கொடுத்து, கற்பணக்கு உறைவிடமாக்கி, க<mark>லேத்</mark> தெய்வத்தின் கருணேயை விளங்கச்செய்த பல்லவர்களில் முற்காலப் பல்ல வர்கள் சாளுக்கியர்கள் இவர்கள் சிற்பங்களில் கருவிகளின் அமைப்புநில் வேறு. அவற்றினின்றும், பிற்காலச் சாளுக்கிய, பல்லவ, ஹொய்சள மன்னர் களின் சிற்பங்களிலுள்ள கருவிகளின் அமைப்பு முற்றிலும் வேறுபட்டது. அவற்றைக் கிடைத்தவரையில் கணபதி கரங்களிலுள்ள கருவிவகைகளேக் கொண்டு காட்டமுயலுவோம்.

- 1. பாசம்: இது கமிறு. பகைவர்கள் கையையும், கால்கினயும் கட்டப் பயன்படும். ஒருகமிறு அல்லது இரண்டு மூன்று கமிறுகள் சேர்த்து, எளிதில் அவிழ்க்கும் சுருக்குமுடிச்சாக இடப்பட்டிருக்கும். சுருக்கிடாமல் வினயமாகவும் இருக்கும். வினயகருக்குச் சிறப்பான கருவி. வாகமே பாசமாக அமைவதும் உண்டு. இதின நாகபாசம் என்பார்கள். இதன் வகைகள் நான்கு.
- 2. அங்குசம்: இது யானேபை அடக்கப் பயன்படுவது. இரும்பாற் செய்யப்பெற்ற வளேந்த மூக்கும். குத்தியடக்கக்கூடிய ஒரு கூரிய சேரான பகுதியும் உடையது. நீளமான கழிகளிற் செருகப்பெற்றிருக்கும். யானேப் பாகன் இதனே யானேக்காதிலே மாட்டித் தொங்கவிட்டிருப்பான். இதில் இரண்டு உருவங்கள் உள்ளன. விசாயகருக்கு உரிய சிறப்புக்கருவிகளில் இதுவும் ஒன்று.
  - 3. தந்தம்: ஒடிக்த யாணக்கொம்பு.
- 4. வேதாளம்: தசை நாரில்லாத, அச்சமும் அருவெறுப்புந் தரத் தக்க பூத வடிவாக இருப்பது. இதனே ஏவிப் பகைவர்களே விழுங்கச் செய்வது வழக்கம். இது விரகணபதி கரங்கள் ஒன்றில் இருக்கிறது.
- 5. சக்கி: இது வேல். ஆறு கூரிய பகுதிகளேயுடையது. தகட்டு வடிவானது. முருகனுக்குச் சிறப்பானது. விநாயகரும் வீரகணபதியாக விளங்கும்போது தாங்கியிருக்கிருர். இது பிடித்தபடியே எறியும் கருவிகளில் ஒன்று. வேல்மட்டும் இரும்பாலானது. இதனே நடுவில் பிடித்து எறிவது வழக்கம். இருமருங்கும் குத்தும் இயல்பினது. 'யாளேயெறிந்தவேல் எந்தல் இவிது' என்பர் வள்ளுவரும்.
- 6. அம்பு: (Arrow) இது வில்லே வளேத்து அதில் வைத்து எய்யப் பெறங்கருவி. நுனி கூரிய முள்போன்றது. நுனிமட்டும் இரும்பாலானது. நுனியை ஒரு கழியிற் செருகியிருப்பார்கள். அதனது வால்பக்கத்தில் கழுகின் இறகுகளேயும், மற்ற பறவை இறகுகளேயும் கட்டியிருப்பார்கள். பெரும்பாலும் கழுகிறகே இதற்குப் பயன்படும். இறகு கட்டுவது விரைந்து காற்றை ஊடுருவிச் செல்வதற்காகவே.
- 7. **வில்:** இது அம்பு எய்யப் பயன்படுவது. மூங்கில், சிஃயென்னு மரம் முதலான விளயக்கூடிய நார் மரத்தால் செய்யப்பெறுவது. இந்த வில்லினது இருதலேயிலும் தோல், அல்லது நார்க்கயிற்றுவியன்ற நாண்

கணபதியின் ஆயுதங்கள்





கட்டப்பெற்றிருக்கும். வில்லே வனேத்து நாணே இறுகக்கட்டி அதன்நடுவில் அம்பைவைத்துவிடுவது வழக்கம். எவ்வளவுக்கெவ்வளவு வில்லின்வலியும், நாணின் உறுதியும், இழுத்துவிடுபவன் வன்மையும் இருக்கின்றனவோ அவ்வளவுக்கவ்வளவு அம்பின்வேகமும், தைக்கும் வன்மையும் மிகும். அம்பு பட்டவுடன் இறப்பதற்காக அதன் நுனியில் விஷம் தோய்த்து வைத்தலும் வழக்கம்; அம்பின்துனி பிறைமதிபோலக் கவர்பட்டதாகவும் இருக்கும். இதற்குப் பிறையம்பு என்றுபெயர்.

- 8. சக்கரம்: இது விஷ்ணுவுக்கு உரிய சிறப்பான கருவி. இதன் அமைப்பு அணேவருக்கும் நன்கு தெரிந்ததே, இதில் இருவகையுண்டு. ஒன்று தேருருளே போன்றது. மற்றது வளேயம்போன்றது. இது அழகுப் பொருளாக எத்தணேயோ வடிவங்களிற் காணப்பெறுகின்றன.
- 9. கத்தி: இது இன்று அறவே மறந்துபோன கருவி. தஃப் பகுதி குண்டாகத் தடித்துள்ள நீளக்கழியீற் கோக்கப் பெற்றுள்ள கருவி. இதுவும் பகைவரை அடிக்கப் பயன்படுவது. தஃப்பக்கம் ஒரு மண்டை ஒடு போலவும், கம்பி முழங்கால் எலும்பாகவுங்கூட அமைந்திருப்பதுண்டு. இதணக் குத்துக்கத்தியாகிய 'பிச்சுவா' என்பாரும் உளர்.
- 10. கேடகம்: இது கத்திவெட்டைத் தடுப்பதற்காகப் பயன் படுவது. பலகையாலும், வலுவுள்ள காட்டெருமை கடமா நீர்யானே காண்டாமிருகம் இவற்றின் தோலாலும் செய்யப்பெறும். சதுரம், நீளச் சதுரம், வட்டம், முக்கோணம் முதலிய பலவடிவங்களிற் செய்யப்பேறும்.
- 11. சம்மட்டி: இது இரும்பாலியன்ற கனத்த தஃப்பகுதியை உடையது. இதன் ஈடுவில் தொளேயிடப்பெற்றிருக்கும். இதில் கைபிடிக்கும் சிறுகழியைக் கோத்திருப்பார்கள். இதுவும், உடையவன் கையைவிட்டு அகலாதபடி எதிரியை அடித்துத் தாக்கப் பயன்படுத்தப்பெறும்.
- 12. கதை: குண்டாந்தடி. இதில் பலவகைகள் காலாந்தரத்<mark>தில்</mark> ஏற்பட்டன. பகைவர்களே அடித்து நொறுக்கப் பயன்படுவது. கையை விட்டு அகலாதபடி, காவலாக இருந்து, உடையவனேப் பாதுகாப்பது.
  - 13. நாகபாசம் : இதுவும் பாசவகைகளுள் ஒன்று.

- 14. கூலம்: இது மூன்று நுனிகளேயுடையது. சிவபெருமானுக்குச் நிறப்பாக உரியது. சுரைவரையிலும் எஃகு இரும்பாற் செய்யப்பெற்றது. நீளமான மரக்கம்பிற் கோக்கப்பெற்றிருக்கும்.
- 15. குந்தாகி: இன்று, வன்மையான நிலப்பாறைகளே உடைக்கப் பயன்பெறும். தமே கனத்துக் கூரிய நுனியோடு இருக்கும் இரும்பானியன்ற கருவி இது. இதில் பலவகைகள் உள்ளன.
- 16. மழு: இன்று மரங்களே வெட்டப் பயன்பெறுவதாக எறி பென்னும் பெயருடன் வழங்குகிறது. மிகக் கூர்மையானது. 'வாய்ச்சி' என்னும் மரஞ்சேதக்குங் கருவியினின்றும் முற்றிலும் வேறபட்டது. தீப்பிழம்பு என்பதும் உண்டு. சிவபெருமானுக்கு விருப்பமான கருவி.
- 17. கோடி: இது வெற்றிக்கு அறிகுறியானது. துணியாலியன்றது. அடையாளம் எழுதப்பெற்றது. இதீனயும் விகாயகப்பேருமான் தமது நிருக்கையில் தாங்கியிருக்கின்றுர்.
  - 18. தன்டம்: இது நீளமான கைத்தடி. மரத்தாலானது.
- 19. கமண்டலம்: கீர் வைத்துள்ள கலம். ஒரு மரத்தின் காயால் இபன்றது. முனிவர்கள், அக்தணர்கள் தங்கள் நாட்கடணேக் கழிப்பதற்காக வைத்திருப்பார்கள். இதுவும் அசுபாலேயும் ஆயுதங்கள் அல்லவானுலும், திருவுருவகிலேயை அறிக்துகொள்ள உதவும் கருவிகள்.
- 20. பரசு: இது சற்றேறக்குறைய மழுப்போன்ற கருவிதான். ஆனைம் மழுவின்வாப் சதரமாக இருக்கும். இதன்வாய் சற்று வணிந்து கூரியதாக இருக்கும். இதுவும் காம்பில் செறிக்கப்பெற்றுப் பயன்படுத்தப் பேறம் கருவியாகும்.
- 21. கரும்புவில்: கரும்பால் செய்யப்பெற்ற வில். இது மன்மதனுக் குரிய சிறப்பான கருவி. போகியாக இருக்கும் மற்றைய தெய்வங்களும், காமேஸ்வரியாகிய காமாட்சியும் தாங்கியிருப்பர்.
- 22. சங்கம் : இதுவும் விஷ்ணுவுக்குரிய சிறந்த ஆயுதம். வெற்றியை அறிவிக்கும் கருவி. பகைவர்களே இதன் ஒலிகேட்டதுமே ஒடுங்கி அடங்கச்செய்யும் அச்சக்கருவியுமாம். இதிலும் பல வடிவங்கள் உள.

- 23. புஷ்பபாணம்: தாமரை, அசோகு, மா, முல்லே, நிலம் என்ற ஐங்து பூக்களாலியன்ற பாணம். இவற்றை மன்மதன் மக்களிடத்தில் காம நினேப்பூட்ட எய்வன். போகநிலேயில் மற்றத்தெய்வங்களும் தாங்குவதுண்டு.
- 24. கோடரி: மரம் பிளக்கப் பயன்படும் கருவிபோலப் பகைவரின் உட‰ப் பிளக்க இது பயன்படுவது. இரும்பால், வாய் கூர்மையாகப் பின் பக்கம் கனமானதாக அமைந்துள்ளது.
- 25. அக்கமால்: உருத்திராக்டி மால். இது தனித்தனியே ஒரு மாஃயாகத் திருவுருவங்களில் தொங்குவதும் உண்டு. மிகப் பழைமையான திருவுருவங்களில் இது ஓராயுதம்போல் இருப்பதைக் காணலாம்.
- 26. சாமரம்: இது கவரிமான் வால்மயிரால் ஆனது. ஓர் ஆயுதம் அன்று. ஆனுலும் விநாயகப்பெருமானுடைய திருவுருவ அடையாளங்களில் ஒன்ருகையால் ஆயுதவரிசையில் இது இடம் பெற்றிருக்கிறது.
- 27. கட்டுவாங்கம்: இது நீளமான கத்தி. போரில் படைகளே வெட்டப் பயன்படுவது. இதில் ஒருமுணயுடையதும், இருமுணயுடையதும் என இருவகையுண்டு. குத்துக் கத்தியாகக் கூரிய நுனியுடையதும் உண்டு. பழங்கால மன்னர்கள் இடுப்பில் செருகியிருப்பது வழக்கம்.
- 28. தீ அகல்: ஒரு தீப்பிழம்பு. தீ அகலாகிய மழுவின் வடிவும் இப்படியேதான் இருக்கும்,
- 29. வீணே: இது ஓர் இசைக்கருவி. போர்க்காலங்களில் தளர்ந்த

ஏத்தியே என்னுள்ளம் நிற்குமால் எப்பொழுதும் மாத்தனி வெண்கோட்டு மதமுகத்துத்—தூத்தழல்போல் செக்கர்த் திருமேனிச் செம்போற் கழலங்கை முக்கட் கடாயாகோ முன்.

# கானுபத்ய மதம்

இத்தகைய பெருமைவாய்ந்த கணபதியையே முழுமுதற் கடவுளாகக் கோண்டு வழிபடும் ஒருமதம் நமதுநாட்டில் உண்டு. வடநாட்டில் இந்த மதம் பரவத்தொடங்கிய காலம் கி. பி. பத்தாம் நூற்ருண்டின் தொடக்கத் திற்ருன் என்று சங்கரதிக்விஐயத்தில் ஆனந்ததிர்த்தர் குறிப்பிடுகிருர்.

கோள்கை: கணபதி உலகக்கடவுள். படைத்தலாதி ஐந்தொழில் களேயும் செய்பவர். சிவன் முதலிய எல்லாக் கடவுளருக்கும் தலேவர்.

்கண்கண்ட தெய்வம் நீயே. படைப்போன் நீயே. காப்போன் நீயே. அழிப்பவனும் நீயே. உயர்ந்த பொருள்களுக்கெல்லாம் உயர்ந்த பொருளும் நீயே. எல்லாருக்கும் எல்லாவற்றிற்கும் வன்மையை வழங்குவாய் நீ. உலக முழு தும் உன்னிடத்தில் உண்டாயின. உன்னில் ஒடுங்குகின்றன. பஞ்ச பூதங்களுக்கும் பிறப்பிடம் நீயே. நீயே பிரமன்; நீயே விஷ்ணு; நீயே ருத்திரன்; அண்வருக்கும் முதல்வன் நீயே. ஓம் கணபத்யாய நம;

என்பது அவர்கள் செபிக்கும் மந்திரம்.

இவ்வாறு வழிபட்டவர்கள். மறுமையில் கணபதியின் உலகம் செல்வார்கள் என்பது அவர்கள் முடிபு. அவர்களால் வழிபடப்பெறுகின்ற கணபதி சக்திகணபதியேயாம்.

> முன்னிளங் காலத்தி லேபற்றி வேன்வெற்றி மீனுயர்த்த மன்னிளங் காமன்தன் மைத்துன னேமணி நீலகண்டத் தென்னிளங் காய்களி றேஇமை யோர்சிங்க மேஉமையாள் தன்னிளங் காதல வேசர னுவுன் சரணங்களே.



சித்திபுத்தி விநாயகர் தடுவாவந்துறை ஆகீனம்



## உபாசண

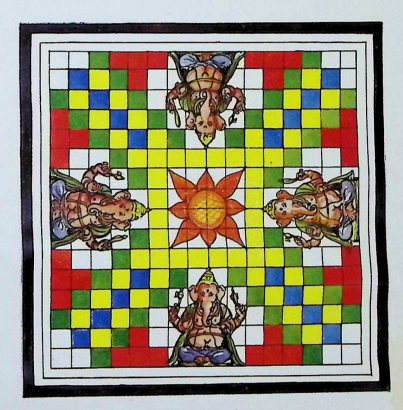
உபாசண மனிதண் உயர்த்துகிறது. உயர்வற உயர்ந்த ஒரு பொருள உள்ளக்கிழியின் உருவெழுதி உற்றுநோக்க–உற்றுநோக்க உள்ளத்திலுள்ள பள்ளங்களும் கள்ளங்களும் மறைகின்றன. மனம் மஃயாகிறது. அஞ் சாமையும் அசையாமையும் உறுதியும் படிகின்றன. அதனுல் மனிதன் பேரறிவு படைத்தவனுகிருன். அதற்காகவே நம்முன்னேர்கள் – பெருந்தவ முனிவர்கள் மறைமொழிகளாகிய மந்திரத்தையும், அதீனச் செபிக்கும் திறத்தையும், பயணயும் தெள்ளத்தெளிய முறையையும், தியானிக்குக் எடுத்துக் காட்டியிருக்கின்ருர்கள். கற்பணே, கவிகளேயும் கவிஞர்களையும் உயர்த்துவதுபோலக் கடவுணப்பற்றியும் – அவனேதானேயாகி இருக்கின்ற நிலேயினப்பற்றியும் மனிதன் கற்பணே செய்யச்செய்ய, கற்பண உண்மையா கிறது. இன்று உலகத்தில் காணப்பெறுகின்ற எந்தச் செயற்படுபொருளும் முன், கற்பணயிலிருந்து கனிந்து கைவழியாக செய்பணியாக மாறியிருக் ஆதலால் அனேவரும், தான் விரும்பித் தொழும் கடவுளாகக் கின்றது. கற்பணேசெய்தும், தன் உள்ளத்தை அவருடன் உறவாடச்செய்து வினயாடு வதுபோலவும், பணிசெய்வதுபோலவும், அவர் பயன்கொடுப்பதுபோலவும், பயனேத் தான் ஆசையோடு கைஃட்டி ஏற்றுக் களிப்பதுபோலவும் வேருன நிலேயினின்றும் பழகிவருதல் மிக இன்றியமையாதது. இந்நில முற்கூறிய கற்பணே நிலேயை எய்துவிக்கும். அது வேறற நிற்கும். விழுமிய நில்யைக் கொடுக்கும். அதற்காக ஏற்பட்ட அருந்துணேகளே மந்திரங்கள். மந்திரங் களில் மனம் ஊன்றிகிற்க யக்திரங்கள் பெரிதும் உதவிசெய்யும். மக்திரம் உயிர்; யந்திரம் உடல். உபாசகன் யந்திரத் திருமேனியினிடமாக. மந்திரப் பொருளாகிய கடவுள் விளங்குவதைக் கண்டு களிப்பவன்.

நமது நாட்டில் இடைவிடாத செப தப தியானத்தாலேயே, பல பெரியோர்கள், கல்வி உணர்வு நுண்ணுணர்வு இவற்றில் யாரும் அடையாத பெருநிலே அடைந்திருக்கிருர்கள். நன்மரபில் வந்த பலரும் இவற்ருலேயே அளவற்ற நிலனவுவன்மையைப் பெற்றுவருகிருர்கள். அத்தகைய தெய்வ சாதனமே தியானம். அதற்கு உரிய உறுதுணேயே மந்திரம். ஆதலால் பின்ளேயாருக்குரிய மந்திரங்களேயும், பூசணே முறைகளேயும் இங்குச் சிறிது திந்திப்போம். உபதோம் நேவை: மந்தரங்கள் ஏடுகளில் எழுதப் பெற்றிருக் தாலும், அதனே உள்ளபடி உணர்க்கு கொள்ள-செபீக்க உபதேசம் தேவை. உபதேசத்திற்குத் திகைஷ்கள் மிக இன்றியமையாதன. திகைஷயென்பது உபதேசத்திற்குத்தக மனிதனேப்புனிதமாக்குவது. திகைஷயின் விதிகளேயும், விரிவையும், சிவாகமங்களிலும், அவற்றின் சாரமாகச் செய்யப்பெற்ற பத்ததேகளிலும் காணலாம். கணபதி மந்திர உபதேசத்திற்குரியது கணபதி தீகைஷ்கு இடப்பேறும் மண்டலம் இட்டே செய்யப்பேறும். கணபதி தீகைஷக்கு இடப்பேறும் மண்டலத்திற்குக் 'கணபதி பத்திரமண்டலம்' என்று பேயர்.

மண்டலம் அமைக்குமுறை: பூசைக்கு, நிகைவுக்கு என்று வரை யறுக்கப்பெற்ற புனிதமான இடத்திலே, உயர்ந்த வேதிகையையாவது அறுகாற் பீடத்தையாவது அமைத்து. அதன்மேல் சதுரவடிவில் குறுக்கும் ேடுக்குமாகப் படுனேழுகோடுக‰க் கிறினல் நூற்றுத்தொண்ணுற்குறு கட்டங்களாகும். இந்தச் சதுரத்தினச் சுற்றி நாற்புறமும் ஒரு சதுரமும், அதினச்சுற்றி பொரூசதுரமும் கிறிக்கொள்ளுதல் வேண்டும். கோட்டமிட்ட சதூத்தில் உள்ள நான்கு மூலேகளிலும் உள்ள மூன்றுகட்டங்களேப் பிறை மதிபோல வெண்மையான தானியத்தாலாவது, மாப்பொடி முதலியவற்ரு லாவது செத்திரித்தல் வேண்டும். அதற்கு கேரேயுள்ள நான்கு கட்டங் கினச் சங்கிலிகளாக, கருமையல்லது நீலநிறமான தானியங்களால் - அல்லது பொடிகளால் அலங்கரித்தல்வேண்டும். நடு மையத்திலுள்ள பதிறைறு கட்டங்களேத் தாமரைப்பூப்போல வரைதல் வேண்டும். பிறைக்கும், சங்கிலிக்கும் இருபக்கங்களிலும் உள்ள ஒன்பது கட்டங்களேக் கொடியாக, பச்சை பொன்னிறம் செந்நிறம் உள்ள தானியம் அல்லது பொடிகளேக் கொண்டு சித்திரிக்கவேண்டும். நான்கு பக்கங்களிலும் இவற்றின் இடையி லுள்ள இருபது கோட்டங்களிலும். கணபதி வடிவத்தை எழுதுதல் வேண்டும்.

இவ்வண்ணம் அமைக்கப்பெற்ற கணபதி பத்திரமண்டலத்தின் மீதுதான், மூர்த்தியையோ, அல்லது கணபதியை ஆவாகனம்செய்யப் பெற்ற கும்பத்தையோ, அல்லது யந்திரத்தையோ வைத்துப் பூசித்தல் வேண்டும்.

இனி, முன்றபே கணபதியினுடைய பலவேறு மூலமந்திரங்களேயும், அவற்றின் விடுமுறைகளேயும்பற்றிக் காண்போம்.



கணபதி பத்திரமண்டலம்



செபிக்கும் முறை: குரியன் உதிக்க ஐந்துநாழிகைக்கு முன்னமேயே நித்திரையைவிட்டு எழுந்து, நாட்கடன்களே முடித்துக்கொண்டு, குளிர்ந்த நீரில் முழுகி நன்கு தோய்த்துலர்ந்த ஆடைகளேயேனும், பட்டையேனும் உடுத்திக்கொண்டு, நல்ல முகூர்த்தத்திலே நல்ல இடத்திலே அமர்ந்து செபிக்கத் தொடங்குதல்வேண்டும்.

செபிக்கும் இடம்: நல்ல காற்ரேட்டம் உள்ளதாகவும், வெளிச்ச மானதாகவும், சுற்றுப்புறங்கள் தூய்மையானதாகவும், சந்தடியும் மக்கள் நடமாட்டமும் இல்லாததாகவும், அமைதிக்கும் ஆனந்தத்திற்கும் உறை விடமானதாகவும் இருத்தல் வேண்டும். வீட்டிற்கு அடுக்களே எவ்வளவு அவசியமோ, பணஅறை எவ்வளவு அவசியமோ அதைவிடத் தியான, பூசை அறை அவசியம். பூசையறை பூசைக்கே யுரியதாக இருத்தல் வேண்டும். தாவுகின்ற மனம் குழல், பழைய ரிகழ்ச்சி, புதிய காட்சி இவைகளேப்பற்றி அடிக்கடிப் புறம்பே செல்லும். அங்ஙனம் போகாதவண்ணம் நின்று தியானிப்பதற்குத் தூய்மையான இடமே துணேபுரியும்.

முதற்கண், பிள்ளேயாரை வணங்கிக்கொண்டு, நாந்தி சிராத்தம்வரை செய்து முடித்துக்கொண்டு, முற்கூறிய இலக்கண அமைதியோடு கூடிய தியான கூடத்தை அடைதல்வேண்டும். கிழக்கு நேக்கியேனும், வடக்கு நோக்கியேனும் கூர்மாசனத்தில் இருந்துகொண்டு, மூலமந்திரத்தால் மூன்று முறை ஆசமனஞ் செய்து, பிராணுயாமம் செய்து, பூதசுத்தி ஆத்மசுத்தி முதலியவைகளேயும் செய்துகொண்டு, உள் வெளி மாதிருகா சியாசங்களை முறைப்படிச் செய்து. கணேசகலா மாதிருகா சியாசத்தையும் செய்து, பிற்கூறப் பெறும் முறைப்படி இதற்கே சிறப்பான சியாசங்களேயும் செய்து, கிறுக்கியில் கிறப்பான சியாசங்களேயும் செய்து, பிற்கூறப் பெறும் முறைப்படி இதற்கே சிறப்பான சியாசங்களேயும் செய்து கொள்ளுக.

கணேச சடாக்ஷா, மூலமந்திரம்: ஓம், வக்கிர துண்டாய ஹும். பார்க்கவர் இருடி. அனுஷ்டுப் சந்தஸ். விக்கேஸ்வர் தெய்வம், 'வம்' பீஐம். 'யம்' சக்தி. அடியேனுடைய விருப்பமெல்லாம் நிறை வெய்தற் காகவும், விடுபேறெய்துவதற்காகவும் செபிக்கிறேன் என்று சங்கற்பித்துக் கொண்டு நியாசங்களேச் செய்க.

#### ரிஷி முதலான நியாசம் :

தலேயில்: ஓம் பார்க்கவ மகரிஷயே, நம: முகத்தில்: ஓம் அனுஷ்டுப் சந்தஸே நம: மார்பில் : ஓம் விக்கேச தேவதாயை நம

உந்தியில்: ஓம் வம் பிஜாய நம: கால்களில்: ஓம் யம் சக்தயே நம: உடல் முழுதும்: ஓம் விரியோகாய நம:

என்று. தான் செபிக்கப்போகும் மந்திரத்திற்கு உரிய ரிஷி முதலானவர் கினத் தம்முடைய உடலில் ரியாசம் செய்துகொள்ளுக.

#### கர நியாசம்:

ஓம் வம் அங்குஷ்டாப்யாம் கம ; (பெருவிரல்) ஓம் க்ரம் தர்ஜகீப்யாம் கம : (சுட்டுவிரல்) ஓம் தும் மத்யமாப்யாம் கம : (கடுவிரல்) ஓம் டாம் அகாமிகாப்யாம் கம : (மோதிரவிரல்) ஓம் யம் ககிஷ்டகாப்யாம் கம : (சிறுவிரல்)

ஓம் ஹும் கரதல, கரபிருஷ்டாப்யாம் கம: (உள்ளங்கை,

புறங்கை)

#### அங்க நியாசம்:

ஒம் வம் ஹ்ருதயாய கம: (மார்பில்) ஒம் க்ரம் சிரஸே ஸ்வாஹா (தஃவயில்) ஒம் தும் சிகாயை வஷட் (சிகையில்)

ஓம் டாம் கவசாய ஹும் (உடல் முழுதும்) ஓம் யம் கேத்ர த்ரயாய வௌஷட் (கன்களில்)

ஒம் ஹும் அஸ்திராய பட்.

#### வர்ண நியாசம்:

ஒம் வம் கம: (புருவாடுவில்) ஒம் க்ரம் கம: (கழுத்தில்) ஒம் தும் கம: (இதயத்தில்) ஒம் டாம் கம: (உந்தியில்) ஒம் யம் கம: (குறியில்) ஓம் வுறும் கம: (பாதங்களில்)



வல்லபைவிநாயகர்

திரு வாவடுதுறை ஆகீனம்.



தியானம்: "இளஞ்சூரியன் போன்ற ரிறத்தையுடையவரும், மலர் போன்ற கரங்களில் பாசம் அங்குசம் அபயம் வரதம் இவற்றையுடைய வரும், செம்பட்டாடையை உடுத்தியவரும், எல்லா இடையூறுகளேயும் ரீக்குபவரும், எல்லா அணிகலன்களோடும் விளங்குகின்ற அழகான திரு மேனியையுடையவரும் ஆகிய யாணேமுகக்கடவுளேத் தியானிக்கிறேன்"

என்று தியானிக்க.

பின்னர், வேதிகையிற் செய்யப்பெற்ற கணபதி மண்டலத்திலாவது, ஸர்வதோபத்திர மண்டலத்திலாவது மண்டுகம் முதல் பரதத்வமீருன பீட தேவதைகளேத் தியானித்து, ஸ்தாபித்து, ''ஒம் மண்டுகாதி பரதத்துவாக்த பீட தேவதாப்யா கம்: '' என்று பீடசக்திகள் ஒன்பதையும் பூசிக்க.

#### பீடசத்தி பூசைமுறை:

ஓம் தீவ்ராய நம:

ஓம் ஜ்வாலிக்யை கம:

ஓம் நந்தாயை நம:

ஓம் போகதாயை நம:

ஓம் காமருபிண்யை நம:

ஒம் உக்ராயை நம:

ஓம் தேஜோவத்யை நம:

ஒம் சத்பாயை நம:

ஓம் விக்ககாசிக்யை கம: (கடுவில்)

என்று பீடசத்திகனேத் தனித்தனி பூசிக்க.

பின்னர், பொன் முதலியவற்ருலாகிய யந்திரத்தையேனும், மூர்த்<mark>தியை ...</mark> யேனும், செம்புத் தாம்பாளத்தில் வைத்து, கெய் பால் நீர் இவ<mark>ற்ருல்</mark> அபிடேகித்து, வெள்ளாடையால் ஒற்றி, ஒம் ஹ்ரீம் சர்வஸுக்தி கமலாசநாய நம: என்று பூவால் இருக்கை அளித்து, விதிப்படி பிரதிட்டைசெய்து, மூலமந்திரத்தால் மூர்த்தியைப் பாளித்து, பாத்திய முதலான உபசாரங்களேச் செய்து, விராயகப்பெருமானுடைய ஆணேயைப் பெற்றுக்கொண்டு, அதன் பிறகு ஆவரணபூசை செய்க.

#### ஆவரண பூசை முறை :

கையில் பூக்களே எடுத்துக்கொண்டு ' ஒளியான திருமேனி படைத்த இறைவ! மிக மேலான அமுதச்சுவையில் விருப்பம் உள்ளவரே! கணபதியே! பரிவாரங்களே அருச்சிப்பதற்காக அநுமதி தரவேண்டும் ' என்று புஷ்பாஞ்சலியைக் கணபதியின்மேலிட்டு, 'பூசிக்கப்பெற்று மகிழ்ந் தவராக ஆகுக ' என்று விண்ணப்பிக்க,

eo ஸ்ரீது நிலர் படு மாடு சில் வரு வர் நிகர் வரு ப

பின்பு சக்கரத்திலுள்ள. அறுகோணங்களின் கேசரங்களில் ஆறு அங்கங்களேயும் பூசிக்க. அக்கினி திசையிலுள்ள கோணத்தில் தொடங்கி நான்கு திக்கிலும் நடுவிலுமாகப் பூசிக்க.

| ைம் வம் கம: ஹ்ருதயாய கம:   | ஹ்ருதயே    | ஸ்ரீ பாதுகாம் |             |
|----------------------------|------------|---------------|-------------|
|                            | பூஜய       | ாமி தர்ப்பயா  | மி(எங்கும்) |
| ைம் க்ரம் நம: சிரஸே ஸ்வாஹா | निर्न      |               | (தஃயில்)    |
| ஓம் தும் நம: சிகாயை வஷட்   | சிகாய      |               | (முடியில்)  |
| வ் டாம் கம: கவசாய ஹும்     | கவசே       |               | (கவசம்)     |
| ும் யம் கம: கேத்ரத்ரயாய    |            |               |             |
|                            | நேத்ரத்ரயே |               | (கண்ணில்)   |
| ஓம் ஹும் நம: அஸ்த்ராய பட்  | அஸ்த்ரே    |               | (அஸ்த்ர)    |

என்ற இவ்வண்ணமாகப் பூசிக்க. பின்பு புஷ்பாஞ்சலியை பெடுத்து மூலமந்திரத்துடன், 'அடைக்கலம் புகுந்தவர்க்கருள்வழங்கும் வள்ளலே! எண்ணியதை எல்லாம் ஈடேற்றும்; முதல் ஆவரணபூசையை அன்புடன் அளிக்கின்றேன் 'என்று பிரார்த்தித்துச் சாத்துக.

> തള് പ്രധ്യാപ്രവഴ ക്കിറ്റ് സ്പെയ്യമ്പ്രത്യമാപ് ലറ്റ് പ്ര പ്രാട്ടാൻ സ്റ്റ് പ്രാട്രാൻ ആവ്യവ്യായ വരു പ്രാട്ടാൻ പ്ര

பின்பு சக்கரத்திலுள்ள எட்டிதழ்த் தாமரையில், பூசிக்கின்றவ னுக்கும் யந்திரத்திற்கும் இடையிலுள்ள திசையைக் கிழக்காகவைத்து, அதுமுதல், மோதிரவிரல் பெருவிரலிரண்டாலும் பூவையும், சந்தனுக்ஷதை யையும் எடுத்துக்கொண்டு, எட்டுத்திக்கிலும்,

| ஓம் வித்யா <mark>யை நம</mark> : | வீத்யா ஸ்ரீ பா | ரதுகாம்                 |
|---------------------------------|----------------|-------------------------|
|                                 |                | பூஐயாமி தர்ப்பயாமி கம : |
| ஓம் விதாத்ரியை நம :             | விதாத்ரி       | ,                       |
| ஓம் போகதாயை நம :                | போகதாயில்      |                         |
| ஒம் விக்ககாதிக்யை கம:           | விக்ககாதிகீ    |                         |
| ஓம் சிதிப்ரதீபாயை நம :          | ரிதப்ரதீபா     | ,,                      |
| ஓம் பாபக்கயை கம:                | பாபக்கீ        | ,,                      |
| ஓம் புண்யாய நம:                 | புண்யா         |                         |
| ஓம் சசிப்ரபாயை நம:              | சசிப்ரபா       |                         |
|                                 |                |                         |

என்று எட்டுச்சக்திக‰யும் பூசிக்க.

பின்பு புஷ்பாஞ்சலியாக மூலமந்திரத்தைச் சொல்லி, முன்போலப் பிரார்த்தித்துச் சாத்தி, இரண்டாவது ஆவரண பூசையை முடிக்க. பின் அந்த எட்டிதழ்களின் நுனிகளிலும், முன்சொன்ன திக்கிலிருந்தே,

| ஓம் வக்ரதுண்டாய கம:  | வக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பாதுகாம் |                |
|----------------------|-------------------------|----------------|
|                      | பூஜயாமி                 | தர்ப்பயாமி நம: |
| ஓம் ஏகதம்ஷ்ட்ராய நம: | ஏகதம்ஷ்ட்ர              |                |
| ஒம் மகோதராய          | மகோதர                   |                |
| ஓம் ஹஸ்திமுகாய ஈம :  | ஹஸ்திமுக                |                |
| ஒம் லம்போதராய ஈம :   | லப்போதர                 |                |
| ஒம் விகடாய நம:       | விகட                    |                |
| ஓம் விக்கராஜாய கம:   | விக்கராஜ                |                |
| ஓம் தூம்ரவர்ணைய கம:  | தூட்ரவர்ண               |                |

என்று அர்ச்சித்து, முற்கூறிய வண்ணமே புஷ்பாஞ்சலிசெய்து, மூன்<mark>ருவது</mark> ஆவரண பூசையை முடிக்க. பிறகு பூபுரத்தில் கிழக்குத்திக்கு மு<mark>தலாக,</mark> ஓம் லம் இக்திராய கம: ஓம் வம் வருணுய கம: ஓம் ரம் அக்கயே கம: ஓம் யம் வாயவே கம: ஓம் ஹம் யமாய கம: ஓம் ஸம் குபேராய கம: ஓம் க்ஷம் கிருதயே கம: ஓம் சம் ஈசாகாய கம:

என்றம், கிழக்கிற்கும் ஈசானியத்திற்கும் ஈடுவில் ஓம் அம் பிரமணே நம: என்றம், வருண நிருதி திசையின் நடுவில் ஓம் ஹ்ரிம் அநந்தாய நம: என்றம் திக்குப்பாலகர்களேப் பூசிக்க. இது நான்காவது ஆவரணபூசை. பின் இந்திராதி திக்குப்பாலகர்களுக்குச் சமிபத்தில்,

ஓம் வம் வச்சிராய கம: ஓம் அம் அங்குசாய கம: ஓம் சம் சக்தயே கம: ஓம் கம் கதாய கம: ஓம் தம் தண்டாய கம: ஓம் த்ரிம் த்ரிசூலாய கம; ஓம் கம் கட்காய கம: ஓம் பம் பத்மாய கம: ஓம் பம் பாசாய கம: ஓம் சம் சக்ராய கம:

என்று பத்து ஆயுதங்களேயும் பூசிக்க. இங்ஙனம் ஆவரண பூசையைச் செய்து முடித்துக்கொண்டு, தூப திப கைவேத்திய முதலியவைகளேச் செய்து, நமஸ்கரித்துப் பின் செபத்திற்குத் தொடங்குக.

#### செப நியமம் :

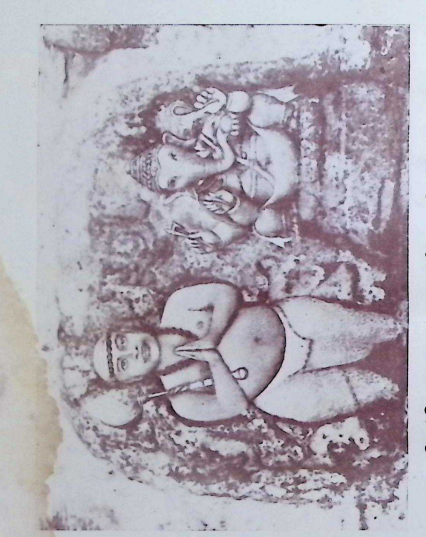
ஆறலக்கும் உருச் செபித்தல்வேண்டும். நூற்றுக்குப் பத்து விதம் எட்டுப் பொருள்களேக்கொண்டு ஓமமும், ஓமம் பத்துக்கு ஒன்றுகத் தர்ப்பணமும், அதில் பத்துக்கொருமுறை அந்தணர் ஓம்பலும் செய்விப்பின் மந்திரம் பலிக்கும். பின் விரும்பிய பிரயோகங்களுக்கு ஏற்றவாறு செபஞ் செய்து காரியம் சாதித்துக்கொள்ளுக.

ஓர் இருதுவுக்குள் அதாவது இரண்டு மாசத்திற்குள் லக்ஷம் உருச் சேபித்து, ஓம் தர்ப்பணங்களே முற்கூறியவாறு செய்து, அந்தணர்க்கு அன்னமிடின் மிக நல்லது.

ஒருவன், தளராத பிரமசரிய ஒழுக்கத்துடன் ஆயிரம்காள் விடாமல் சேபித்துவரின் ஆறமாதத்தில் அவன் வறுமை யகலும். ஆவணி விகாயக சதுர்த்தி தொடங்கி மறு சதுர்த்திவரையில் அதாவது அடுத்த ஆண்டு விகாயகசதுர்த்திவரையில் தவருமல் காள் ஒன்றுக்கு நூற்றெட்டு உருவிதம்



திருச்செங்காட்டங்குடி ஸ்ரீ வாதாபி விநாயகர்



சுறுத்தொண்டநாயஞரும் ஸ்ரீ வாதாபி விநாயகரும்

செபித்துவரினும் முற்கூறிய பயனே ஆறுமாதத்தில் அடைவான். கெய் கலந்த அன்னத்தால் ஹோமஞ்செய்யின் நிறைந்த செல்வம் எய்துவான். தேங்காய், பழம், மிளகு இவற்ருல் ஆயிரம் ஹோமஞ்செய்யின் ஒரே மாதத்தில் செல்வம் எய்துவான். பால், உப்பு, மிளகு அஷ்ட திரவியங்கள் இவற்ருல் ஆயிரம் ஹோமம்செய்யின் குபேரனுவான். அதன் பின்பு இஷ்ட காரியசித்திக்காக நானூற்றுநாற்பத்துநான்கு உருச்செபித்து, மூல மந்திரத் தால் தர்ப்பணம்செய்யின் இஷ்டங்கள் எல்லாவற்றையும் எய்துவான்.

வேறுவகையான கணபதி ஒ.டாகூரம் : ஓம் மேதோல்காய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். பூசிக்குமுறையும், செபிக்கும்முறையும் முன்போலவே.

## முப்பத்தோரெழுத்து மத்திரம்:

"ஓம் ராயஸ்போஷஸ்ய ததி<mark>தா மிதிதோ ரத்க தாதுமாக்</mark> ரக்ஷோ ஹணேபலகஹகோ வக்ரதுண்டாய ஹும்"

முகுர் என்னானை வை நாவகு க குறு நாள்ள நி

இதற்குப் பார்க்கவர் ரிஷி, அனுஷ்டுப் சந்தஸ். விக்கேசர் தேவதா. வம் பீஜம். யம் சக்தி. என் இஷ்ட பூர்த்திக்காக இந்தச் செபத்தை விடியோ கிக்கின்றேன் என்றுசொல்லி, முன்போல ரிஷியாதி ரியாசம் செய்க. இவி,

## கரநியாசம் :

ஓம் ராயஸ்போஷஸ்ய அங்குஷ்டாப்யாம் நம :

ஓம் ததிதா தர்ஜகீப்யாம் நம:

ஓம் சிதிதோ ரத்கதா துமாக் மத்யமாப்யாம் கம:

ஓம் ரக்ஷோஹணே அநாமிகாப்யாம் நம:

ஓம் பலகஹகோ கரிஷ்டகாப்யாம் நம:

ஓம் வக்ரதுண்டாய ஹும் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் நம:

இவ்வண்ணமே ஹ்ருதயாதி ஷடங்க நியாஸங்களேயும் செய்க. பின் முன்போலவே தியானிக்க. ஆவரணபூறை முதலிய ஏணேய யாவும், சடாக்ஷர மந்திரத்திற்குச் சொன்ன விதியைப்போலவேதான்.

#### நவார்ண உச்சிஷ்ட கணபதி மந்திரம் :

ஹஸ்தி பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா: என்பது மந்திரம். இதற்குக் கங்கோளர் மகரிஷி. விராட் சந்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதை. எல்லா இன்பமும் பேற இந்த சேபம்.

> ஓம் கங்கோளரிஷயே நம: (சிரத்தில்) ஓம் விராட்சந்தஸே நம: (முகத்தில்) ஓம் உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதாயை நம: (ஹ்ருதயத்தில்) ஓம் விரியோகாய நம: (உடல் முழுதும்)

என்று ரிஷி முதலான கியாசம் செய்துகொள்க.

ஓம் ஹஸ்தி அங்குஷ்டாப்யாம் நம:

: வஎ வாயப்சிஜர்கு சொயி வ்ஒ

ஒம் விகே மத்யமாப்யாம் கம:

ஒம் ஸ்வாஹா அநாமிகாப்யாம் நம:

ஓம் ஹஸ்தி பிசாசிலிகே கநிஷ்டகாப்யாம் நம :

ஓம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் நம :

என்று கரகியாசம் செய்துகொள்க.

ஓம் ஹஸ்தி ஹ்ருதயாய நம:

ஓம் பீசாசி சிரஸே ஸ்வாஹா

ஓம் லிகே சிகாயை வஷட்

ஓம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும்

ஓம் ஹஸ்தி பீசாசிலிகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசமும் செய்க.

நியாவம்: நான்கு கைகளே யுடையவராகவும் அவற்றில் பாசம், அங்குசம், மோதகபாத்திரம், தந்தம் இவற்றைத் தரித்திருப்பவராகவும், செந் நீறமான திருமேனியும் முக்கண்ணும் உடையவராகவும், செந்தாமரைப் பூவிலே எழுந்தருளியிருப்பவராகவும், உன்மத்தராகவும் உச்சிஷ்ட கணபதி யைத் தியாவிக்க. ஐரெத்ாார் உலர் அரி நாலர் திருந்து அரி நாலர் காலர் விரு காலர் விரு காலர் விருந்த கால விருந்கள் கால விருந்த கால விருந்த கால விருந்த கால விருந்த கால விருந்

பின்னர், விதிப்படி மண்டலம் அமைக்கப்பட்ட பீடத்தில், பீடசத்தி தேவதைகளேத் தியானித்து, வக்ரதுண்டகணபதி பூசையில் சொன்னது போலப் பூசிக்க. பின்னர், தாமிரபாத்திரத்தில், சக்கரத்தைவைத்து முன் போல அபிஷேக முதலியவற்றைச்செய்து, ஓம் ஹ்ரீம் சர்வசக்தி கமலாசநாய நம : என்று புஷ்பாஸனம் அளித்து, பீடத்தினுடைய நடுவில் வைத்து, விதிப்படி பீரதிஷ்டைசெய்து, மூலமந்திரத்தால் திருவுருவைச் சங்கற்பீத்து, பாத்யாசமனங்களாகிய உபசாரம்செய்து, பிள்ளேயாரிடம் உத்தரவு பெற்று ஆவரண பூசையைச் செய்க. புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க. பிறகு சக்கரத்தில் அறுகோணத்தில் அங்கங்களேப் பூசிக்க.

அக்னி ஓம் காம் ஹஸ்தி ஹ்ருதயாய நம : ஹ்ருதய ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம :

கிருதி ஓம் கீம் பீசாசி சிரஸே ஸ்வாஹா சிர வாயு ஓம் கூம் லிகே சிகாயை வஷட் சிகா ஈசான்யம் ஓம் கேம் ஸ்வாஹா கவசாய ஹும் கவச மத்தி ஓம் கௌம் ஹஸ்தி பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா

கேத்ர த்ரயாய வௌஷட் கேத்ர த்ரய

திசைகளில் ஓம் உீ ஹஸ்தி பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர

என்று பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சல் செய்க. விசேஷார்க்கியமும் கொடுக்க.

அஷ்டதள பத்மத்தில் பூசிப்பவனுக்கும், யந்திரத்திற்கும் இடைப் பட்ட இதழையே கிழக்காகவைத்து, முறையே கட்டைவீரல் <mark>மோதிர</mark> வீரலால் சந்தனத்தோடு கலந்த அக்ஷதை புஷ்பம் இவற்றை எடுத்துக் கொண்டு,

கிழக்கு ஓம் பீராம்யை நம் : பீராமி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயா<mark>மி</mark> தர்ப்பயா**மி** நம்;

அக்கி ஓம் மாகேஸ்வர்யை நம: மாகேஸ்வரி தெற்கு ஓம் கௌமார்யை நம: கௌமாரி கிருதி ஓம் வைஷ்ணவ்யை கம: வைஷ்ணவி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம:

மேற்கு ஓம் வாராஹ்யை நம: வாராஹீ ,, வாயு ஓம் இந்திராண்யை நம: இந்திராணி ,, சசானம் ஓம் மகாலக்ஷ்மியை நம: மகாலக்ஷ்மீ ,,

என்று எட்டுச் சக்திகளேப் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலி செய்து, மூலுமந்திரம் செபித்து, இரண்டாவது ஆவரணபூசையைச் சமர்ப்பிக்கின்றேன் என்று வேண்டிக்கொண்டு, எட்டி தழ்த்தாமரைக்கு வெளியில் நாற்கோணத்துள்,

இழக்கு ஓம் வக்ரதுண்டாய நம : வக்ரதுண்ட ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம :

ஓம் ஏகதம்ஷ்ட்ராய நம: ஏகதம்ஷ்ட்ர அக்னி தேற்கு ஒம் லம்போதராய லம்போதர நம: ஓம் விகடாய நம: விகட 由西国 தூம்ரவர்ண ஓம் தூம்ரவர்றைய நம: மேற்கு விக்கராஜ ஒம் விக்கராஜாய கம: வாயு வடக்கு ஓம் கஜாநநாய நம: கஜாங சுசானம் ஓம் விகாயகாய கம: விநாயக

கழக்கு ஈசானமத்தியில்.

ஒம் கணபதயே கம்: கணபதி

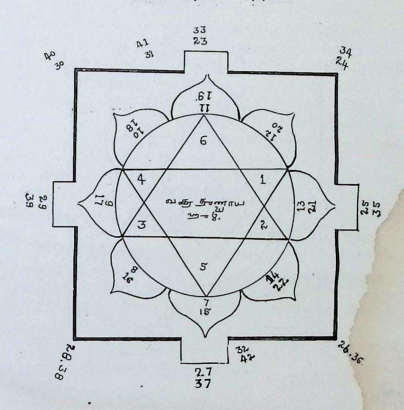
மேற்கு சிருதமத்தியில்,

ஓம் ஹஸ்த தந்தாய நம : ஹஸ்ததந்த

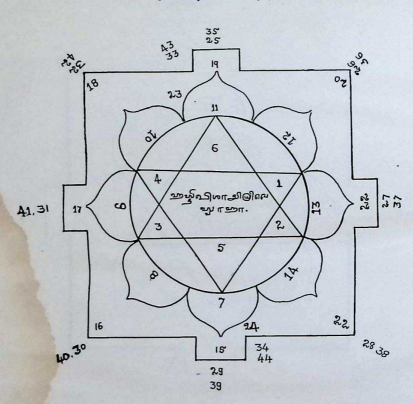
என்று பூசிக்க. முன்போலப் புஷ்பாஞ்சலியும் செய்க.

மூன்ருவது ஆவரணம்:- பூபுரத்திற்கு வெளியீல், முன்போல அட்ட திக்குப் பாலகர்களேயும், அவர்களுக்குப் பக்கத்தில் அவரவர்கள் ஆயுதங் களேயும் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலியும், விசேஷ அர்க்கியமுங்கொடுத்து நமஸ் கரிக்க மோதகம், வெல்லப்பாயசம் ஏதாவது ஒன்றை, ஓம் சம் க்லேம் ஓள் உச்சிஷ்ட கணேசாய மகாயக்ஷாய இயம் பலி: என்று நிவேதிக்க. பின் தேவதைக்கு நிவேதித்த பழம், மோதகம், பாயசம் இவற்றை உண்டு தாம்பூலம் தரித்துத் தம்பலவாயோடு செபிக்க.

### வக்ரதுண்ட விநாயக யந்திரம்



உச்சிஷ்ட விநாயக யந்திரம்



புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம். செபம் பத்திலொருபங்கு எள் ஹோமம். ஹோமம் பத்தில் ஒரு பங்கு தர்ப்பணம். தர்ப்பணம் பத்தில் ஒரு பங்கு அந்தணருக்கு உணவளிக்க. இவ்வண்ணம் செய்யின் மந்திரம் சித்தி யாகும். பின்பு பிரயோகத்திற்காகச் செபித்துப் பயன் எய்துக.

செஞ்சந்தனக்கட்டையினை வது, வெள்ளெருக்கினது வேரின லாவது தனது பெருவிரல் அளவு கணபதி உருவம் சமைத்து, விதிப்படி பிரதிஷ்டை செய்து, தேன் அபிஷேகம் செய்க. கிருஷ்ணபக்ஷத்துச் சதுர்த்தி தொடங்கிச் சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்திவரை பாயச நிவேத்தியத்துடன் தினம் செபித்து வருக. ஒரு நாளக்கு ஆயிரம் உருவாகச் செபித்து எள். கெய் இவற்ருல் ஓமஞ் செய்க. ரகசியத்தில் உச்சிஷ்டத்தோடு கூடிய வனுக, தன்ணேக் கணேசராகவே பாவித்துச் செபம் செய்க. இங்ஙனம் செய்துவரின் அரசபோகத்தை அநுபவிப்பான். பீள்ளேயார் உருவைக் குயவன் மண்ணுல் செய்யின் நல்ல அரசையும், புற்றுமண்ணுற் செய்யின் இஷ்ட லாபத்தையும், வெல்லத்தாற் செய்யின் சௌபாக்யத்தையும், உப் பாற்செய்யின் சத்துரு ஐயத்தையும், வேப்பமரத்தாற் செய்யின் சத்துரு நாசத்தையும் எய்துவிக்கும். தேனில் நினத்த பொரியால் ஓமஞ் செய்யின் படுக்கையிலிருந்து உச்சிஷ்டனுகச் எல்லா உலகங்களும் வசமாகும். வசமாக்கும். வேப்பெண்ணெயில் நடனத்த செப்பின் சத்துருக்கள பொரியால் ஹோமஞ்செய்யின் சத்துரு வித்துவேஷணம் சித்திக்கும். சூதாட்டம், போர், பட்டிமண்டபம் இவற்றில் வெற்றி யுண்டாகும். குபேரசெல்வத்திற்கு அதிபனுவான். செம்பட்டாடையையுடுத்தி, சந்தன கஸ்தூரி பூசிக்கொண்டு, வெற்றிமே போட்டுக்கொண்டு செபிக்க. அல்லது நிவேதிக்கப்பெற்ற மோதகமாவது உண்ணுக. இவ்வண்ணம் செய்யின் எல்லாநன்மைகளேயும் எய்தலாம்.

#### உச்சிஷ்டகணபதி பன்னிரண்டெழுத்து மந்திரம் :

மந்திரம்: – ஓம் ஹீ ் ூ ் ஹாஸ்தி பீசாசி லிகே ஸ்வாஹா. மனு ரிஷி. வீராட் சந்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. ் பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி. ஹ்ரீம் கீலகம். எல்லாம் அடைய செபம். இவைகளேச்சோல்லி ரிஷியாதி நியாசம் செய்க. நவார்ண மந்திரத்திற்குச் சொன்னதுபோல் கரநியாஸ மும், அங்கநியாஸமும் செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி பத்தொன்பதெழுத்து மந்திரம் :

மந்திரம்: - ஓம் நம: உச்சிஷ்ட கணேசாய ஹஸ்தி பிசாசி லிகே ஸ்வாஹா. ரிஷி கங்கோளர். விராட் சந்தஸ். உச்சிஷ்டகணபதி தேவதா. எல்லாம் அடைய செபம். ரிஷியாதி நியாசம், கரநியாசம், அங்கநியாசம் எல்லாம் முன்போல் செய்க.

# உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்தோரெழுத்து மந்திரம்:

ஓம் நமோ ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே க்ராம் க்ரீம் ஹ்ரீம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். வேப்பமர வேரால் உருவம்செய்து கிருஷ்ணபக்ஷத்து அஷ்டமிதொடங்கி, அமாவாசைவரை ஐந்நூறு செபம் செய்க. தான் உச்சிஷ்டகை இருந்து கொண்டு, கணேசர் திருமுன் செஞ்சந்தனம், அக்ஷதை, பூ இவற்ருல் அருச்சித்துச் செபிக்க. இவ்வண்ணம் அட்டமிவரையில் செய்து, ஐந்நூறு ஹோமம் செய்க. எல்லா வன்மையும் இயையும்,

#### உச்சிஷ்டகணபதி முப்பத்திரண்டெழுத்து மந்திரம் :

ஓம் ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் க்லிம் ஹ்ரீம் ஹும் ஹம் கே கே உச்சிஷ்டாய ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்திரி சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை. பீன்பு ரிஷியாதி நியாசம், கரநியாசம், அங்கநியாசம், ஆவரண பூறை அனேத்தும் முன்போலவே செய்க.

#### உ<del>ச்சிஷ்டகணப</del>தி முப்பத்தேழெழுத்து மந்திரம் :

ஒம் ஈமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய ஹஸ்திமுகாய லம்போதராய உச்சிஷ்ட மகாத்மகே ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் ம் கே கே ஸ்வாஹா. இது மந்திரம். ரிஷி கணகர். காயத்ரீ சந்தஸ். உச்சிஷ்ட கணபதி தேவதை. ம் பிலும். ஹ்ரீம் சத்தி. ஆம் க்ரோம் கீலகம். விரும்பிய எண்ணம் ஈடேற சேபம். ரிஷியாதி நியாசம் செய்க. பின்பு.

ஓம் நமோ பகவதே ஏக தம்ஷ்ட்ராய அங்குஷ்டாப்யாம் நம :

ஓம் ஹஸ்திமுகாய தர்ஐஃப்யாம் நம:

ும் லம்போதராய மத்யமாப்யாம் நம:

- ஓம் உச்சிஷ்ட மகாத்மகே அகாமிகாப்யாம் நம:
- ஒம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் 🗠 ககிஷ்டகாப்யாம் நம :
- ஓம் கே கே ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் நம:

#### என்று கரகியாசம் செய்க

- ஓம் ஈமோ பகவதே ஏகதம்ஷ்ட்ராய ஹ்ருதயாய ஈம:
- ஓம் ஹஸ்திமுகாய சிரஸே ஸ்வாஹா
- ஓம் லம்போதராய சிகாயை வஷட்
- ஓம் உச்சிஷ்ட மகாத்மகே கவசாய ஹும்
- ஓம் ஆம் க்ரோம் ஹ்ரீம் மு நேத்ர த்ரயாய வௌஷட்
- ஓம் கே கே ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

தியானம்: வில், அம்பு, பாயசம், அங்குசம் இவற்றைத்தரித்த கைகளே யுடையவரும், செக்கிறமான தாமரையில் எழுக்தருளி யிருப்பவரும், ஆடையற்ற அம்மையோடு புணர்ச்சிக்கு முயல்பவரும் ஆகிய உச்சிஷ்ட விகாயகரை கான் தியானிக்கின்றேன் என்று தியானித்து, முன்போலவே. ஆவரணபூசைகளேச் செய்க.

> ൂഫ്ര-ിനടയ്ക് പ ക്യമങ്ങൾ പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം പ്രവേശം പ്രാത്യം പ്രവേശം പ്രാത്യം പ്രവേശം പ്രാത്യം പ്രവേശം പ്രവേശം

புரச்சரணம்: ஒரு லக்ஷம் செபம், பத்திலே ஒருபங்கு கெய்யாகுதி. அதிலொருபங்கு அன்னமளித்தல் செய்க. எட்டுச் செயல்களும் செய்ய அதற்குமேல் அதற்குரிய முறைகளோடு திருவுருவம்செய்து அவ்வவற்றிற் குரிய ஓமத்திரவியங்களேக்கொண்டு ஓமஞ்செய்து வழிபட்டுப் பயன்பேறுக.

இதிலேயே முப்பத்தொன்பது எழுத்துக்களுள்ள உச்சிஷ்ட கணபதிக்குரிய வேறு மந்திரம் ஒன்றும் ருத்ரயாமளம் என்ற <mark>மந்திர ந</mark>ூலில் தெரிவிக்கப்பெறுகின்றது.

#### சக்திவிநாயகர் நான்கெழுத்து மந்திரம் :

ஓம் ஹ்ரீம் தீரம் ஹ்ரீம் என்பது மந்திரம். பார்க்கவர் ரிஷி. விராட் சந்தஸ். சக்திகணபதி தேவதை. தீரம் பீஜம். ஹ்ரீம் சக்தி, எண்ணம் ஈடேறச் செபீக்க. முன்போலவே ரிஷியாதி நியாசங்கள் செய்க.

தியானம்: கொம்பு, அங்குசம், அக்ஷகுத்திரம், பாசம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துதிக்கையில் மோதகம் ஏந்தியவரும், பொன்றுபரணங்களே அணிந்த தன் மனேவியோடு கூடியவரும். செஞ்சூரியன்போன்ற நிறத்தை உடையவருமாகிய கணேசரை வணங்குகின்றேன்.

முற்கூறியவண்ணம் சக்கரத்தை ஸ்தாபித்து, முன்போலவே எல்லாப் பூசைகளேயும் செய்க. நான்கு லக்ஷம் உரு செபிக்க. பத்திலொன்ருகப் பணியாரத்தைக்கொண்டு ஹோமஞ்செய்க. தேன்கலந்தநீரால் தர்ப்பணமும், அன்னதானமும் செய்க. ராசவசியம் முதல் எல்லா நன்மைகளும் கிட்டும்.

### லட்சுமிவிநாயகர் இருபத்தெட்டெழுத்து மந்திரம் :

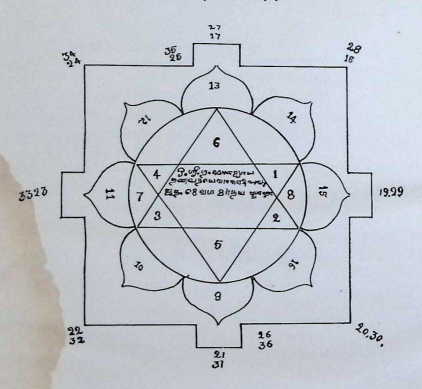
ஓம் ஸ்ரீம் மு வெளம்யாய கணபதயே வரவரத சர்வ ஐகம் மே வசமாகய ஸ்வாஹா என்பது இருபத்தெட்டெழுத்து கூடிய மக்திரம். இதற்கு அக்தர்யாமி ரிஷி. காயத்ரி சக்தஸ். லட்சுமிவிகாயகர் தேவதை. ஸ்ரீம் பிஜம். ஸ்வாஹா சக்தி. ரிஷியாதி கியாசங்கள் செய்க.

தியானம்: தந்தம், அபயம், வரதம், சக்கரம் ஆகிய இவைகளேத் தரித்தவரும், துதிக்கையில் பொற்கலசத்தை ஏந்தியவரும், முக்கண்ணரும், செந்தாமரை ஏந்திய லட்சுமியால் தழுவப்பேற்றவரும், பொன்னிறமேனி உடையவருமான லட்சுமி கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

சக்தி விநாயக யந்திரம்



லக்ஷ்மீ விநாயக யந்திரம்



பின்பு பீடத்தில் அமைக்கப்பெற்ற கணேசமண்டலத்தில் பத்தி முறைப்படி தாபித்து, பீடசத்திகள் ஒன்பதையும் பூசிக்க.

பின்பு, யந்திரத்தை அல்லது மூர்த்தியை முற்கூறியவண்ணம் தாமிர பாத்திரத்தில்வைத்து, நெய் பால் தண்ணீர் ஆகியவைகளால் அபிஷேகித்து, வெள்ளேயாடையால் ஒற்றி, ஓம் ஹ்ரீம் ஸர்வசக்தி கமலாசநாய நம : என்று புஷ்பாஸனம் கொடுத்து, பீடமத்தியில் பத்ததிமுறைப்படி பிரதிட்டை செய்து, அர்க்கிய பாத்ய ஆசமனங்கள் தந்து, அனுமதிபெற்று, ஆவரண பூசைசெய்க.

കുന്നു ചെയ്തുന്നു ചെയ്തുന്നു പ്രധാച്ച ।

என்று புஷ்பாஞ்சலி செய்க. விசேஷார்க்கியமுங் கொடுக்க.

அறுகோண கேசரங்களில் உள்ள ஆக்கினேய முதலான நான்கு திசைகளிலும் மத்தியிலும்,

> ஓம் ஸ்ரீம் அம் ஹ்ருதயாய நம்: ஓம் ஸ்ரீம் ஃ் சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் முூம் அூல் சிகாயை வஷட் ஓம் செரு செல் கவசாய ஹும் ஓம் முள்ல அள் நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஓம் அஸ்த்ராய பட்

என்று ஆறங்கங்களேயும் பூசிக்க. பிரார்த்தின, புஷ்பாஞ்சலி எல்லாஞ்செய்து முதலாவரண பூசையை முடிக்க. விநாயகப்பெருமானின் வலது பக்கத்தில் ஓம் சங்காய நம : என்றும், இட துபக்கத்தில் ஓம் பத்மரிதயே நம : பத்மரிதி ஸ்ரீ பாதுகாம் பூலயாமி நம : என்றும், தர்ப்பயாமி நம : என்றும், தர்ப்பயாமி நம : என்றும் பூசிக்க,

எட்டி தழ்த் தாமரையில், முன்போலப் பூசிப்பவனுக்கும், சக்கரத் திற்கு இடைப்பட்ட பகுதியைக் கிழக்காகவைத்துக் கட்<mark>டை வி</mark>ரலோடு கூடிய மோதிரவிரலால் பூவையும், கந்தாக்ஷதைகளேயுங்கொ<mark>ண்டு.</mark> ஓம் வலாயை நம: வலா ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜபாமி

தர்ப்பயாமி நடி:

ஓம் விமலாயை நம: விமலா ... ஓம் கமலாயை நம: கமலா ... ஓம் வநமாலிகாயை நம: வநமாலிகா ... ஓம் விபீஷிகாயை நம: விபீஷிகா ... ஓம் மாலிகாயை நம: மாலிகா ... ஓம் சாங்கர்யை நம: சாங்கர் ... ஓம் வசுவாலிகாயை நம: வசுவாலிகா ...

என்று எட்டு சக்திகளேப் பூசிக்க. மூலமந்திரத்துடன் புஷ்பாஞ்சலி செய்க. இனி மூன்ருவது ஆவரணம் பூபுரத்தில் இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும் தசாயுதங்களேயும் பூசிக்க. தூபதீப நமஸ்காரங்கள் செய்க.

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் செபம். வில்வ சமித்தால் பத்தில் ஒரு பங்கு ஓமம். முன்போலவே தர்ப்பணம், அன்னதானங்கள் எல்லாம் செய்க. அஷ்டகர்ம சித்திக்காகப் பின்னர் தனித்தனியே செபம் செய்க.

#### திரைலோக்ய மோகனகர கணேசமந்திரம்:

ஓம் வக்ரதுண்டைக தம்ஷ்ட்ராய க்லிம் ஹ்ரிம் ஸ்ரீம் மூ கணபதே வர வரத ஸர்வஜாம் மே வசமாநய ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்து மூன்று அக்ஷரமுள்ள மந்திரம். கணகர் ரிஷி. காயத்ரி சந்தஸ். திரைலோக்கிய மோகனகர கணேசர் தேவதை. அபீஷ்ட சித்தியின்பொருட்டுச் செபம். பீன் ரிஷியாதி நியாசம், கரநியாசம் செய்க.

ஓம் கணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா

ஓம் வர வரத சிகாயை வஷட்

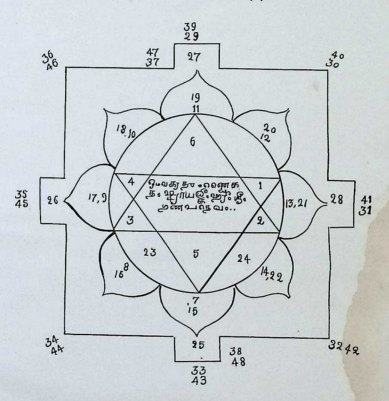
ஓம் சர்வஜநம் கவசாய ஹும்

ஓம் மே வசமாகய கேத்ர த்ரயாய வௌஷட்

ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்கநியாசம் செய்க.

# திரைலோக்ய மோகன யந்திரம்





தியானம்: கதை, மாதுளம்பழம், வில், சூலம், சக்ரம், தாமரை, உற்பலம், பாசம், நெற்கதிர், தந்தம் இவற்றைத் தரித்தவரும், துதிக்கை நுனியில் ரத்தின கும்பம் தாங்கியவரும், மடியில் உள்ள பத்தினியால் தமுவப்பெற்றவரும், யாணமுகம் உடையவரும், பிறைமதியணிந்தவரும், முக்கண்ணரும், செந்கிறம் பொருந்தியவரும், ஐகன்மோகனருமான கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

ത്യെയുട്ടപ്പെട്ടു പ്രക്രമായുട്ടു വരു പ്രക്രമുട്ടു വരു പ്രക്രമുട്ടു വരു പ്രക്രമായുട്ടു വരു പ്രക്രമായുട്ടു വരു പ

ടഞ്ജു കാട്ടൊന്നു എ.എ.എ അപ് ജി ക്രൂട്ടെ അവുക്കാന് പ്രവേദ്യാ

ത്രക്ക് <del>ചെട്ടി</del> പ്രത്യായ എന്നു പ്രത്യം പ്രത്യായം പ്രത്

கல் குட்டார் காகுர் நிருந்தார் நிரை நிருந்தார் நிருந்தார் நிருந்தார் நிருந்தார் நிருந்தார் நிருந்

முன்போல் பீடசத்திகளப் பூசிக்க. கரகியாசஞ் செய்தபின் முற் கூறிய மூலமந்திரங்களேக் கொண்டே அங்ககியாசமும் செய்க. புஷ்பாஞ்சலி முதலியனவும் செய்க. தாமரையிதழில் முன்போலவே கிழக்குத் தொடங்கி, கந்தாக்ஷதை புஷ்பங்களே எடுத்துக்கொண்டு.

| ஓம் வாமாயை கம:      | வாமா              | ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி |
|---------------------|-------------------|-----------------------|
|                     |                   | தர்ப்பயாமி நம:        |
| ஓம் ஜ்யேஷ்டாயை நம : | ஜ் <u>யேஷ்</u> டா | •                     |
| ஓம் ரௌத்ரியை நம:    | ரௌத்ரீ            |                       |
| ஓம் காளியை நம:      | காளீ              |                       |
| ஒம் கலபதாதிகாயை நம: | கலபதாதிகா         |                       |
| ஓம் விகரிண்யை நம:   | விகரிணி           | ,,                    |
| ஓம் பலாயை நம:       | பலா               |                       |
| ஓம் ப்ரமதிக்யை கம:  | ப்ரமதிக்          |                       |
|                     |                   |                       |

என்று பூசித்து. கடவுள் முன்பு,

ஒம் வாமாயை நம : வாமா ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி ஒம் சர்வபூத தமந்யை நம : சர்வ பூததமநீ தர்ப்பயாமி நம : ஒம் மநோன்மந்யை நம : மநோன்மநீ ,,

என்றும், நான்கு திசைகளிலும்,

ஓம் பீரமோதாயை ஈம: பிரமோத ஓம் சுமுகாய ஈம: சுமுக ஓம் துர்முகாய ஈம: துர்முக ஓம் விக்களாசாய ஈம: விக்களாசக

<mark>என்றும் பூசிக்க. புஷ்பாஞ்சலியை மூலம</mark>்திரத்துடன் செய்க. பின் தாமரை <mark>யிதழ்களின் நுனியில் முன்சொன்</mark>ன திசைதொடங்கி முறையே,

ஓம் ஆம் பீராம்யை நம : பீராமீ ஸ்ரீ பாதுகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி நம : ஓம் சம் மாகேஸ்வர்யைநம : மாகேஸ்வரி "

ஒம் ஊம் கௌமார்யை நம : கௌமார் ஒம் ரும் வைஷ்ணவ்யை நம : வைஷ்ணவ் ஒம் லும் வாராஹ்யை நம : வாராஹீ ... ஓம் ஐம் இந்திராண்யை நம : இந்திராணி ... ஓம் ஒளம் சாமுண்டாயை நம : சாமுண்டா ... ஒம் அ : மகாலக்ஷ்மியை நம : மகாலக்ஷ்மீ ...

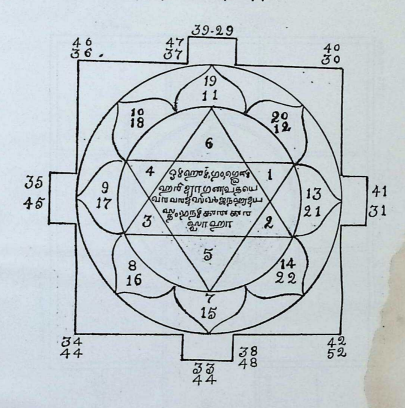
<mark>என்று மூலமந்திரத்துடன் பிரார்த்தித்துப் புஷ்பாஞ்சலி செய்க. பின். பூபுரத்தில், முன்போலவே இந்திராதி திக்குப்பாலகர்களேயும், அவர்கள் ஆயுத<mark>ங்களேயும் பூசிக்</mark>க.</mark>

புரச்சரணம்: நான்கு லக்ஷம் ஐபம். அஷ்ட இரவியங்களால் ஓமம். அன்னதானம் முதலியன செய்யின் மந்திரசித்தியாகும். பின்னர் வசியாதி காரியங்களுக்குத் தனித்தனியே அதற்குரியவிதிப்படி செபம்செய்க.

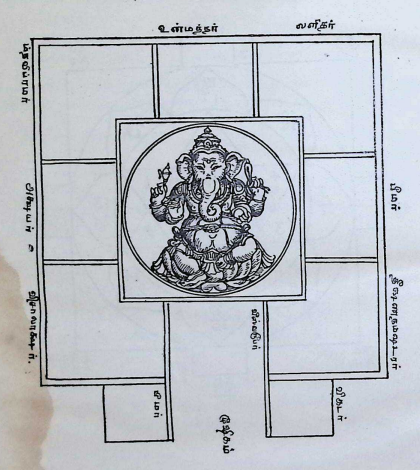
### ஹரித்ரா கணேச மந்திரம் :

ஓம் ஹும் ம் முன்றையித்ரா கணபதயே வரவரத சர்வஜா ஹ்ருதயம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய ஸ்வாஹா என்பது முப்பத்திரண்டெழுத்து மந்திரம். மதனன் ரிஷி. அநுஷ்டுப் சந்தஸ். ஹரித்ராகணநாயகர் தேவதை. எண்ணம் ஈடேறச் செபம். பிறகு ரிஷியாதி நியாசம்.

### ஹாித்ராகணபதி யந்திரம்



## விநாயகர் ஆலய அமைப்பு



ஓம் ஹும் மல இளல் அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஓம் ஹரித்ரா கணபதயே தர்ஜகீப்யாம் கம: ஓம் வரவரத மத்யமாப்யாம் கம: ஓம் சர்வஜக ஹ்ருதயம் அகாமிகாப்யாம் கம: ஓம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய ககிஷ்டகாப்யாம் கம: ஓம் ஸ்வாஹா கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

என்று கரகியாசமும் செய்க.

ஓம் ஹும் மல இளல ஹ்ருதயாய நம; ஓம் ஹரித்ரா கணபதயே சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் வரவரத சிகாயை வஷட் ஓம் சர்வஜந ஹ்ருதயம் கவசாய ஹும் ஓம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

தியானம்: பாசம், அங்குசம், மோதகம், ஏகதந்தம் ஆகிய இவற்றைக் கைகளில் ஏந்தியவரும், பொன்மயமான ஆசனத்தில் வீற்றிருப்பவரும், மஞ்சள் நிறமேனியரும், முக்கண்ணரும், பொன்னைட யுடையவரும் ஆகிய ஹரித்ரா கணபதியை வணங்குகின்றேன்.

முன்போலவே பீட சத்திபூசை செய்து, யந்திரஸ்தாபனம், மூர்த்தி ஸ்தாபனம் செய்து, புஷ்பாஞ்சலி தாப தீப நமஸ்காரம் செய்து ஆணே பெற்று ஆவரண பூசை செய்க. யந்திரத்தின் அறுகோண நுனிகளில் அக்னிதிக்கு முதல் நான்கு திக்குகளிலும் நடுவிலும், ஓம் ஹும் மல ஜள**்** ஹருதயாயகம்: ஹ்ருதய ஸ்ரீ பா துகாம் பூஜயாமி தர்ப்பயாமி கம

ஓம் ஹரித்ராகணபதே சிரஸே ஸ்வாஹா சிர ... ஒம் வர வரத சிகாயை வஷட் சிகா ... ஓம் ஸர்வஜா ஹ்ருதயம் கவசாய ஹும் கவச ... ஓம் ஸ்தம்பய ஸ்தம்பய கேத்ரத்ரயாய வௌஷட் கேத்ரத்ரய ... ஓம் ஸ்வாஹா அஸ்த்ராய பட் அஸ்த்ர ...

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

பின் தாமரையின் நுனியில் முன்போலக் கிழக்குமுதல் கந்த புஷ்பா க்ஷதைகளேக் கொண்டு, வாமாதி சக்திகளேப் பூசிக்க. கிழக்குமுதல் நான்கு திக்குகளிலும் பிரமோதர், சுமுகர், துன்முகர், விக்நநாசனர் என்பவர்களேப் பூசித்து, மூலமந்திரம் செபித்துப் புஷ்பஞ்சாத்துக. பின் இதழ் நுனிகளில் பிராமீ முதல் மகாலட்சுமிவரையுள்ள சப்தமாதர்களேயும் லட்சுமியையும் பூசிக்க. பூபுரத்தில் முன்போல இந்திராதி திக்குப் பாலகர்களேயும், வச்சிரம் முதலான ஆயுதங்களேயும் பூசிக்க. பின் தூபமுதல் நமஸ்காரம் வரையேல்லாம் செய்து, செபம் செய்க. உரு நான்கு லக்ஷம் செபிக்க. மஞ்சளரியால் பத்தில் ஒரு பங்கு ஓமம். ஏனேய முன்போல.

சுக்கிலபக்ஷ சதுர்த்தியில் மணமாகாத பெண்ணுல் அரைக்கப்பெற்ற மஞ்சளேப் பூசிக்கொண்டு விடியலில் நதியில் நீராடிக் கணபதியைப் பூசிக்க. இங்ஙனம் பூசிப்பின் கன்னிகை கணவினயும், ஆடவன் மனேவியையும் பேறுவர். எல்லாச் செல்வமும் பெருகும். ஏனேய வசியாதிகள் தனியே சிந்திக்கத்தக்கன.

# ருணநாசன கணபதி மந்திரம் :

மந்திரம்:- ஓம் ஓள் உீ் தொகிவர். அனுஷ்டுப் சந்தஸ். ருணமோசன வநாயகர் தேவதை. ஆள் பிஜம். மீ சத்தி. மொ இலகம். எல்லாக் கடன்களும் தீர்தற்குச் செபம்.

1/2 (a) 10 (3) 1 10 .

ஒம் கணேச அங்குஷ்டாப்யாம் கம: ஒம் ருணம் சிக்தி தர்ஜகீயாப்யாம் கம: ஒம் வரேண்யம் மத்யமாப்யாம் கம: ஒம் ஹும் அகாமிகாப்யாம் கம: ஒம் கம: கசிஷ்டகாப்யாம் கம: ஒம் பட் கரதலகர ப்ருஷ்டாப்யாம் கம:

என்று கரசியாசம் செய்க.

ஓம் கணேச ஹ்ருதயாய நம: ஓம் ருணம் சிந்தி சிரஸே ஸ்வாஹா ஓம் வரேண்யம் சிகாயை வஷட் ஓம் ஹும் கவசாய ஹும் ஓம் நம; நேத்ர த்ரயாய வௌஷட் ஓம் பட் அஸ்த்ராய பட்

என்று அங்ககியாசம் செய்க.

நீயானம்: செந்சிறம், இரண்டு கை, தொங்குகிற வயிறு ஆகிய இவைகளே உடையவரும், பத்மாசனத்தில் வீற்றிருப்பவரும், பிரமாதி களால் குழப்பெற்றவரும், சித்தர்களாற் சேவிக்கப்பெறுபவரும் ஆகிய தேவனே நமஸ்கரிக்கின்றேன்.

நாடோறும் இருபத்தொன்ருக ஆயிரந்தடவை எவன் செபிக் கின்ருறே அவன் அனேவராலும் விரும்பப்படுவான். அறிவில் வியாழ குகவும், செல்வத்தில் குபேரகுகவும் விளங்குவான், லக்ஷம் உருசெபித்தால் இஷ்டபலம் எல்லாம் எய்துவான். இந்த முறை ஸ்ரீ கிருஷ்ணயாமன தந்திரத்திற் கூறப்பெற்றுள்ளது. பிராகிருத நூல்களில்: ஒம் நமோ சித்த விநாயகாய சர்வகார்ய கர்த்ரே ஸர்வவிக்ந பிரசமநாய ஸர்வராஜ்ய வசீகரணுய ஸர்வஜந ஸர்வஸ்திரி புருஷாகர்ஷணுய ஸ்ரீ ஓம் ஸ்வாஹா என்பது மந்திரம்.

இம்மந்திரத்தை நாடோறும் நூற்றெட்டு உரு வீதம் செபித்தால் கார்யசித்தி உண்டாம். யாத்திரைச் சமயத்தில் செபித்துச் செல்லின் வழியில் பயமே இல்லே. எல்லாக்காரியங்களும் சித்திக்கும்.

வேருரு மத்திரம்: ஓம் ஹ்ரீம் க்லிம் வீரவர கணபதயே வ: வ: உடிo விஸுo மமவசம் ஆகய ஓம் ஹ்ரீம் பட்.

செவ்வாடையுடுத்தி, செஞ்சந்தனம் பூசிப் பொட்டிட்டு, கணபதி யைத் தியானித்துப் பன்னீராயிரம் உரு இம்மந்திரத்தைச் செபித்தால் கணபதி வெளிப்பட்டு அருள்வர். மேலும் பஞ்சகவ்ய ஸ்நானம் செய்து நாட்டாறும் நூற்றெட்டுதரம் செபித்து, ஓமஞ்செய்யின் அட்டமா சித்திகளே அடையலாம்.

மற்பெருவகை: ஒம் மீ் மூ் கணபதயே நம: ஸ்வாஹா. இம் மந்திரத்தைப் பிரமசரிய ஒழுக்கந்தவருமல், பூமியிலே படுத்துறங்குபவகை நாடோறும் செபித்து லக்ஷம் உரு ஏற்றுக. ஓமஞ் செய்க. செல்வமும் சிரும் உண்டாகும்.

மற்ரென்று: ஓம் ு கணபதயே நம: குயவன் மண்ணேக் கொணர்ந்து கணபதி உருவம்செய்து, ஐவகை உபசாரங்களாலும் பூசித்து, அவர் முன்னிஃயில் நாடோறும் ஆயிரம் உருசெபிக்க. ஒருவாரத்தில் சித்தி யாகும். மேலும் நாடோறும் செபிக்கின் அறிவு வளரும். ஒரு மாசம் செபிக்கின் தனதான்யம் விருத்தியாகும். —வீரபத்ரோயீச தந்திரம்.

மற்பூன்று: ஓம் முகணபதயே ஸர்வ விக்கஹராய சர்வாய சர்வ குரவே ல்ம்போதராய ஹ்ரீம் முகம்: என்பது மக்திரம்.

தை ஞாயிற்றுக் கிழமையில் வெள்ளெருக்கினுல் நான்கு கரங் களுடன் பிள்ளேயார்செய்து பூசிக்க. சந்தியாகாலத்தில் நூற்றெட்டு உருச் செபித்து, போர்க்களத்தில் தனித்த இடத்திலிருந்து விசேட பூசைசெய்க. ஆயிரம் உரு செபிக்க. வெற்றி நிச்சயம். மூல நக்ஷத்திரத்தில் எருக்கினல் அங்குஷ்ட அளவு விநாயகரைச் செய்து பூசிக்க. குங்குமச்செப்பில் அந்த நக்ஷத்திரத்தில் பிரதிஷ்டைசெய்க. மூன்று சந்திகளிலும் ஆயிரம் ஆயிரம் உரு செபிக்க. வஸ்திரமும் வைக்க. இவ்வண்ணம் தியானிப்பவன் எதனே விரும்புகிருனே அவனுக்கு எல்லாம் சித்திக்கும்.

இந்நூல் கணபதி வழிபாட்டின் தொன்மையும், வரலாறும், அது வெளிநாடுகளில் பரவியுள்ள முறைமையும், விநாயகருடைய திருவுருவத் தத்துவமும், உபாசணேமுறைகளும், பிறவும் ஆகிய பல தஃப்புக்களில் விவரிக்கப்பெற்றுள்ளது.

முதற்பகுதி, நம்மையறியாமலே நம்முடைய அன்ருட வாழ்விலும் எழுத்திலும் பேச்சிலும் ஏன் எல்லாவற்றிலும் பிள்ளயார் கலந்திருக்கிருர்; அவரைப்பற்றி வேத ஆகமங்களும் புராணங்களும் பலபல குறிப்புகளேத் தருகின்றன; அவற்றினுடைய அடிப்படைத் தத்துவமெல்லாம் ஒன்றே; பிள்ளேயார் ஓங்கார ஒலியின் உரு; பழந்தமிழ்க்காலத்திலேயே பிள்ளேயார் வழிபாட்டுமுறை பரவியிருந்தது என்ற விஷயங்களே விளக்குகின்றன.

இரண்டாம் பகுதியில், விநாயகரைப்பற்றிய பிறப்பு வரலாறுகள் பலவாயிருப்பதே அவருக்குப் பிறப்பே இல்ல என்பதைக் காட்டும் பெருஞ்சான்ருகும்; பிறந்தார் எனப் பேசப்படுவன யாவும் அடியார்களே ஆட்கொள்ள அவர் அடைந்த அருளுருவங்களே என்ற அடிப்படைக் கருத்துக்கள் விளக்கப்பெறுகின்றன.

மூன்ரும் பகுதி, விநாயகருடைய வீரம் பற்றிய வரலாறு அ<mark>னேத்</mark> தும் மக்களுக்கு இடையூறுகள் எத்தணே வழிகளால் வரும் என்பதை விளக்கி, மக்களேக் காப்பாற்றும் மகிமையைத் தெரிவிக்கிறது.

நான்காம் பகுதி முழுவதும் விநாயகப்பெருமான் வியாபகம் இந்திய நாட்டில் மட்டுமன்றி எல்லா நாடுகளிலும் இடம் பெற்றுள்ளிமையைத் தெரிவிக்கிறது.

ஐந்தாம் பகுதியில், சிறு கிராமமாயினும் ஒரு பிள்ளேயார் கோயில் இதவை; அதை அமைப்பது எப்படி ? வழிபடுவது எப்படி ? என்பன வற்றை ஆகம ஆதாரங்களுடன் விளக்கப்படுகின்றன.

ஆரும் பகுதி, விநாயகர் விரத வகைகளேயும், அவைகளே அனுட் டிக்கும் முறையையும், பயணேயும் அறிவிக்கின்றது.

இறுதியான உபாசணே என்ற ஏழாம்பகுதி, விநாயக மூலமந்திரங் களேயும் அவற்றைத் தியானிக்கும் முறைகளேயும் தெரிவிக்கிறது. ஆணுல் சித்தியடைந்த தேசிகரிடத்தில் மூலமந்திரங்களேக் கேட்டு ஜெபிப்பதே முறைமை. கொட்டாத பஞ்சும், காட்டாத மந்திரமும் பயன்படாது என்பது பழமொழி.

இவ்வண்ணம் வரலாற்ருராய்ச்சி முதல் உபாசண்யீருக எல்லாப் பகுதிகளும் ஒருமைப்பட்டு உருவேற்றி என்றும் இன்பம் பெருக இருக்க.

> களியாணேக் கன்றைக் கணபதியைச் செம்பொன் ஒளியாணேப் பாரோர்க் குதவும் - அளியாணேக் கண்ணுவதும் கைத்தலங்கள் கூப்புவதும் மற்றவன்தாள் நண்ணுவதும் நல்லார் கடன்.

> > இருச்சிற்றம்பலம்.

